

進太古玄

談十養宗 三三 車經生正

秘註須

旨釋知旨

窓上本

看也出版社印行

文山遯叟蕭天石主編道藏精華第二集之二

談十 大 養

車經生正

秘註須

旨釋知旨

自由出版社印行

文道 山藏 西班叟蕭天石 私精華第二集 主之編三

古玄 本養 生須

知旨

合 刊

自 由 出 版 社 印 行

文山遯叟蕭天石主編道藏精華第二集之三

玄

宗

IE

日日

自由出版社印行

## 玄宗正旨選刊例言

本書共選刊玄宗要籍凡六種,一以旨正辭嚴, 衆流皆賅; 能上紹千聖血脈之墜緒

,

- 下宏道學眞諦於來茲爲主旨。俾能「修得此中三分意,便是超凡入聖人」
- 本書所選玄機口武一書 觀蝶老人則稱陳之規中指南 生之秘笈 , 顧亭林先生嘗跋是書 , 爲黃氏觀蝶樓藏本, 乃明大儒傅青主先生所手鈔陳 **,猶未逮此書精捷,語語精妙,爲最高無上之一種修養** ,謂披讀一過,令人心骨俱冷, 滌盡 血胸中百 斛 虚 白先 塵

工夫

,不可徒以道學書目之。其價值之高可知矣

0

- 修道眞言一書 修養圭臬者。讀者切勿輕易放過! 璣 ,語語金石; 不但爲玄宗要籍 ,原爲上海明善書局印本,宋白叟玉蟾子輯著,凡六十七則。 ,且亦爲三家之上乘寳典, 及千百世後人所 應奉爲 字字珠
- 25 北派 視應 龍門秘旨 , 認此 書 七章中以小周天火候口訣最真,字斟句酌,直洩天機 , 係上海翼化善堂刻本 ,爲邱長春祖師秘傳丹訣七章 Ö Ô 其餘六章 清特 鶴 山

玄宗正旨選刊例言

邱 旭 所 0 然仍謂其半隱修煉眞訣,世所罕見。 宗北派者 ,極宜珍重

五 道門語要一書, 錄更爲精簡扼要。 乃會通儒釋道三家要旨之上乘典籍。 元吉先生以儒入道 ,而 ,當時極爲 間以 ·佛義翼之。 誠今日有志於道學者之津樂也 土林所宗仰,非僅見重於道門也。 故其書亦類皆以道為體,以儒爲用 係香港正德公司景刊本,爲黃元吉先生之傳道要著,較其樂育堂語 ,博學通

0

七 、玄宗要旨 黄庭 著述 仍多隱訣 所得者亦淺;尙乞高明有以正之是幸。 而 升 , 以拋磚 ·鈔,年久全憑記憶,故不敢妄託以欺世。 刊於此聊當附錄,藉資請益 要道 ,則知或爲後人及門人所託名, 然絕非等閒人所可道出也。 ,步步工程 未洩者 二稿 引玉耳。 書,相傳爲張三丰眞人秘傳鈔本。 所述全係工夫步驟 ,凡九十五則, 乃愚者一得之言,其中間為靑城派師門語意,當年未 ,不可即據以行。因其揭示程序簡明,可爲仙學階梯,故併選錄之。 , 指點詳明,殊不易得。 惟詳考其義旨與行文,覆按三丰眞人 雖日一得之言,其中或竟一無所得也, 愚鈍之資 其三四兩步工夫, ,循序以 ,所見者淺 進 於當代賢 , 其他

丁酉九月孔子誕辰紀念日文山遯叟蕭天石於台北寄廬

### 目錄

### **玄機口訣** 目錄 元陳虛白真人著

明傅青主先生鈔錄

|        | 氣穴說           | E           | 樂物火候資次        | 立                                      | 火     | 樂 | 鼎 | 修興秘旨       | 仙傳元機口訣                                | 要      | 玄     |
|--------|---------------|-------------|---------------|----------------------------------------|-------|---|---|------------|---------------------------------------|--------|-------|
|        | 說             | 念           | 火             | 基                                      | 候     | 物 | 爐 | 秘          | 元                                     | 盲      | 玄機口訣序 |
| 玄      | :             | :           | <b>医</b>      | :                                      | :     | ÷ | : |            | 八日                                    |        | 決序    |
| 玄宗正旨目錄 |               |             | 次             |                                        |       | • |   | ( 編陳眞人丹訣 ) | 詇                                     | (觀縣老人) |       |
| 正      |               |             |               |                                        |       |   |   | 興          | :                                     | 人      | (黄元姫) |
| 日日     | :             |             | :             | :                                      | :     | • |   | 人升         |                                       |        | 元     |
| 錄      | :             |             | :             |                                        |       |   | : | 缺 )        | :                                     | į      |       |
|        |               |             | :             | •<br>•                                 | :     | : |   |            | :                                     |        |       |
|        | :             | :           |               | :                                      | :     | : |   | :          |                                       | :      |       |
|        | :             |             | :             | :                                      | :     |   |   | •          |                                       | :      |       |
|        | •             | :           | :             |                                        | •     | : |   | :          | :                                     |        | •     |
|        |               | :           |               |                                        |       |   | • |            | :                                     |        |       |
|        |               |             | :             | :                                      | •     | 6 |   |            |                                       |        |       |
|        | :             | :           | :             | :                                      |       |   | • |            | •                                     | :      |       |
|        | •             | :           |               | •                                      | 6     | : | : |            | •                                     |        |       |
|        | :             | :           | :             | e<br>e                                 | 0     |   |   | :          | :                                     | :      |       |
|        | :             | :           | :             | 6<br>8                                 | •     | : |   |            | •<br>•                                | :      | ,     |
|        | :             | :           |               | 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8  | :     | • |   |            | :                                     | :      | :     |
|        |               |             | :             | •                                      | •     | : | : | •          | :                                     |        |       |
|        |               | :           |               | 0<br>6<br>0                            | :     |   | : |            | i                                     | :      | •     |
|        | :             | :           | :             | 6<br>6<br>7<br>8<br>8<br>1             | #     |   | : |            |                                       | :      |       |
|        | •             |             | •             | 6                                      |       | : |   |            | ÷                                     |        |       |
|        | •             |             | •             | •                                      |       | : |   |            | •                                     |        |       |
|        | •             |             | E 6           | 6                                      | 1990  |   | • |            |                                       | :      |       |
|        |               | •           | 8             | •                                      | 6     | : | • |            |                                       |        |       |
|        |               |             | •             | 9                                      |       |   | : | •          |                                       |        |       |
|        |               | •           | •             | ₹<br>\$<br>•                           |       |   |   | :          | į                                     |        |       |
|        |               | •<br>•<br>• |               | 00 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | 9 6 6 | : | : |            |                                       |        |       |
|        |               |             |               | •                                      | •     |   |   |            |                                       |        |       |
|        | :             | •           |               | 2 2                                    |       |   |   |            |                                       |        | •     |
|        |               |             | 一六            | 五                                      | 1 =   | i |   | 五          | ····································· |        | :     |
|        | $\overline{}$ | /4          | <i>&gt;</i> • | -44-                                   |       |   |   | <b>TL</b>  |                                       |        |       |

| 採大藥賦 | 小周天火候口訣歌 | 邱祖秘傳大道歌 | <b>待</b> 鶴山人鄭觀應 序 | 龍門派旨 自錄   邱長春眞人傅高仁峒輯 | 凡六十七則 | 修道真言 宋白玉蟾與人輯著 | 附錄 導行術(却病長生秘訣)抱一于錄 | 附錄 顏炎武先生跋 | 調息法 | 队功說法 | 支宗正旨目錄 |
|------|----------|---------|-------------------|----------------------|-------|---------------|--------------------|-----------|-----|------|--------|
| 五一   | 四九       | 四七      | 四五                |                      |       |               |                    |           |     | 10   |        |

得大樂賦

大周天煉氣化神賦

| 明鍊己之功    | 重鍊虛之學   | 行大周天之功 | 運小周天之法 | 詳守中採取之義 | 言立命之要 | 見性量之大 | 論精炁神之質 | 探性命之原    | 道門語要序    | 道門語要   | 煉虛合道賦 | 煉神還虛賦      |
|----------|---------|--------|--------|---------|-------|-------|--------|----------|----------|--------|-------|------------|
| :        | :       |        |        | 義       | :     | :     |        | :        | ÷        | 安      | :     | :          |
|          |         | :      |        | :       | :     | :     | •      | :        | :        | В      | :     | :          |
| :        | :       |        |        |         |       | :     |        | :        |          | 目<br>錄 | :     | :          |
|          | :       |        |        |         |       |       |        | :        |          |        | :     |            |
| :        | :       | :      | :      | :       | :     | :     | :      | :        | :        | 黄      | :     | :          |
| :        | :       |        |        |         |       |       |        | :        |          | 元      |       |            |
|          |         | :      | :      |         | :     |       |        | :        | :        | 百      | :     |            |
|          |         |        |        |         | :     |       |        |          |          | 黄元吉眞人著 |       | :          |
| :        | i       |        |        |         |       |       |        | :        |          | 著      |       |            |
| :        | :       |        | Ė      | •       | :     |       | :      |          | :        |        | :     | :          |
|          | :       |        | :      |         | :     | :     |        | :        | :        | :      |       |            |
| :        | :       | :      | :      | :       |       | :     | :      | :        | :        |        | :     | :          |
| :        | Ė       | :      |        | :       | :     | :     |        | :        |          |        | :     |            |
| :        | :       | :      | :      | :       | :     |       |        | :        | :        |        |       |            |
|          | i       |        |        |         | :     |       | :      |          |          |        | :     | i          |
| :        | ;       |        |        | •       | :     | :     | :      | :        | :        |        | :     | <b>:</b> , |
|          |         |        | :      |         |       |       |        | :        |          |        | :     | :          |
|          | :       | :      | :      |         | :     |       |        |          |          |        |       |            |
|          | :       | :      | :      | :       | :     | :     | :      | :        | :        |        |       |            |
| :        |         | :      |        | :       |       | :     |        |          |          |        |       | :          |
| :        |         | :      | :      | :       | :     | :     |        | :        | :        |        |       | :          |
|          |         | :      |        |         | :     |       |        |          |          |        |       | :          |
| :        |         | :      |        | :       |       |       | :      |          |          | •      | :     |            |
|          |         |        |        | :       |       |       |        |          | :        |        |       |            |
|          |         | :      | ÷      |         |       | :     |        |          |          |        | :     | :          |
|          |         | 七九     | 七五     |         |       | 六六    |        |          | :        |        |       | •          |
|          | •       |        |        |         |       |       | :      |          |          |        |       |            |
| <b>.</b> | i.<br>H | L      |        | ما      | 六九    | i     | 六四     | 六三       | i        |        | 五七    | …五六        |
| ハキ       | _       | 七九     | 七五     | 1       | ハカ    | 公     | 八四     | <u> </u> | <u>/</u> |        | 五上    | 共          |
| -        |         | 76     |        |         | 74    | / \   |        |          |          | •      | - 2   | /\         |

玄宗正旨目錄

| 第三步 出神法——成脱胎之果(工法凡九) | 換身之訣 | 換身之理 | 第二步 换身法——成長生不死之果(工法凡十三) | 補身之款 | 桶身之理 | 第一步 補身漏法——得却病延年之果(工法凡十) | 黃庭要道 目錄 張三丰眞人傳 | 附 錄 (共五節) | <b>勵及門語</b> | 訓及門語錄 | 輸入及早修持 | 分火樂之功用 |   |  |
|----------------------|------|------|-------------------------|------|------|-------------------------|----------------|-----------|-------------|-------|--------|--------|---|--|
|                      |      |      |                         |      | 10   | :                       |                |           | 9           | :     |        | 八九     | 9 |  |

| 凡八十五則                                   | 玄宗    | 附錄二     | 附錄一    | <b>遠虛之款</b> | 還虛之理 | 第四步           | 出神之訣 | 出神之理 |
|-----------------------------------------|-------|---------|--------|-------------|------|---------------|------|------|
|                                         | 玄宗要旨  | 楠身呼吸導引法 | 行功部位圖釋 |             |      | 還處法!          |      |      |
|                                         | 文山遯叟著 | / 導引法   |        |             |      | ——成與康         |      | :    |
|                                         | 叟著    |         |        | :           |      | <b>哈真之</b> 里  |      |      |
|                                         |       |         |        |             |      | 成與虛合眞之果(工法凡四) |      |      |
|                                         |       | :       |        |             |      | 7四)           |      | •    |
|                                         |       | •       |        |             |      |               |      |      |
|                                         |       | •       | •      | •           | •    | •             | •    | -    |
|                                         |       |         |        |             |      |               |      |      |
| ======================================= |       | 1 110   |        |             |      |               |      | :    |
| ======================================= |       | =0      | 一九     | 一八八         | 一七   | 一七            | 一六   | 五五   |

ĩ-



## の逃子り 录

# 健康長壽十種淺說

名

氏

正直則心安。心安則神定氣聚。氣聚則血榮。俗語云。知足禍少。理直氣壯。6事親處處盡孝 2 空氣於人。息息相通。生命繫爲。空氣濟有益。濁有害。故屋內須通空氣。屋外行動有益 3 食要多嚼。勿太鮑。三餐外。勿吃雜食。勿食凍冷。4 仁慈和愛屬陽。陽者壽且祥。5 知足 倦爲合宜。每天空腹時。練習適宜運動。勝服補益。凡能亂眼擾心。皆屬劇烈運動。有損無益 放下。一念不起。諸事皆忘・可長糟神。儒家有收放心之心法。能生長浩然之氣。道家云。念 眠恢復·因睡熟無思想而神定。神定則呼吸之吸力強·能吸收充量氧氣。忙中逢暇時·能萬緣 神。神耗則氣散。氣散則血不榮8.木有根則榮。根壞則枯。燈有油則明。油盡則滅。人之元精 日純孝。純孝者必忠良仁善。忠艮仁善者必獲福壽。7醫書云。勿久視。久視傷血。因久視耗 身中謂之生。神去雜形謂之死。故神宜收藏。則氣自囘。神能常藏。氣能常囘。自然神旺氣充 不出總持門。心要在腔子裏。能召吸先天虚無眞一之氣。歸入人身。達摩祖師胎息經云。氣入 華陀聖醫云·戶樞不蠹。流水不腐。故閉逸者體弱病多。勞動者體健病少。但勞動以不覺疲 性光命陽。自起變化・化化無窮。生生不怠。自然長壽。守勿中輟・自然長生。自然超凡 即是元氣。因慾化為液精。化液則損。保養則壽。9早起早眠。必得長壽。10日耗精神。夜

藥物 珍藏 往嘗見元 以示 顏 機 親 道。林 林 筆。 所書 柳 口 Mi (兼参亦) 訣。 書體 與青主先 火 余。 校 代。 一跋語 書 候 余 之。 ifio 古拙。 二篇 代 中 因 深 密。 道。 爲 陳 玄 詳 缺 願。 數 藏。 指 虚 生手 作 錄 可 + 於。 又有二林居 讀。 字書 白 此書。 寶。 元 南 丹。 過。 鈔元 先 或 中 顧 家。 序 生規 亭林 已 首 體 作 說。 者 眞。 文 見。 华。 者皆 機 節 雄 國。 有 中指 餘 諱 王 勁 先 志 似 口 訣 看 清 則 生 総 即 山。 躬。 傅 未 南。 句 老。 聖 行。 四、 在。 說。 愛其 兩 見明 標 及 迅 先 祖 賃。 此。 一彭紹 在 所 御 生. 赫。 践、 目 語。 遺老傅青 友 名 書 附小字顧 號。 則 也傅 升 然猶以爲未 也<sup>c</sup> 誠。任 面 書。 众故書而芸 屬 其 兩 明。 #0 致。舊。 爲 先 在 求。 亭林先 朱書批 生採 主 得之。 末 另 ∰° 先 之。 葉 加 速此 擇 生 有 將來 也友 卷 阅之故末葉有亭 旣 Ш 生硃 南圆 蓝 點 書之更精捷 會錄 具 人 一變共面 分 120 隻眼。 旣 其 筆 彭紹升審定 復性之要大 心名日 何讀。 得是書出 校之彭氏 作 其 書體 踵 玄 也。

若甫序於城南觀蝶樓

讀書人之教科書其功豈淺尠哉其功豈淺尠哉丙子夏五月無錫黃元炳星

\_\_\_\_

玄 樮 

訣

本書揭道學之眞諦乃至高無上之一種修養工夫學者幸勿以尋常目光

視之。

使人稍有把握未可刻畫求之也我國古代本無金丹之目但日道德而已故其中種種名目不過略示迹象。

本書所言之方法實爲格物之過渡致曲之功能盡心存心之作用知性養

性之根本俱行其所當然而已學者宜 知 此 意。

道學代以金丹之

資隱蓋即

隱於金丹之書中也此 · 也此書出金丹之名可廢而大道斯顯矣 2日未免唐突然周代末年以至漢魏之後大道

學道之士固須通文達理又貴心地光明篤信有恆積時累功庶乎其有成

觀蝶老人識

Ξ

修。 已心。竅。結 न्तिः 後。 AL) 以 仙。 注·而·而· 後。 卽 以。定。攝。為。 仙 俱 可。 前、 入。元。心。命。 法、 若 到、 氣。此 在 息。 關。調。 息 元 絕、盈。 而 繼。 充。者 任 竅。 벬 满。 之。 入 其 後神。 命。源、 岩 助勿 出 竅 卽 开。 生 以。在。 則 心 入 死。 心。于。 則 不 心 籠。而 息。我。之。 守 雖 氣 滿。竅。緩 相。昧 守 竅、 室。必。急 不 則 聚。 而 依。此。 之。
法、 氣 息 竅。 度。 而 雖 其 不 Mo. 吸低。 任。 竅。至。忘、 貫。 關 入 其 根。 也。即。 而 亦 所。 神不 入。 關 通、 用。 不 之逃 此 開。 如。功。 亦 注· 則 必 不 則。命。 在 室。輟。若。 開。 則 聖。 鍾。必 其 綿。由。 中, 助。離。息。 關 綿。于。 種、 Mo 息。 不 师。 出 開。 爲。 則。 下。含。 性。之 根。 必 微。 入。而。念。微。 始 少。後。念。 天。 出 運。 息。時、 Ho 可。 不。 此。炁、 而。縱 離。未。 以 長。

交。于。 功 精 周。 腹。 此 頃 生 姤。 病。 中, 丹田二 時 還。 刻。 如 只 굙、 精。 始 是. 放。 要 得 白。 胎。 熱痛。 終 刻。 任 氣 牛。 妙 刻。 督。 足 脫。 所 胎 悟。 神 或 不。 謂。 放。 脉。 皆 允。 超 功 交。 脫: 湿。 不 几。 0 效。 子。 終 成。 然。 神。 H, 化 或 无。 唇。 H illo. 藥、 皆 窮、 然。 Hi 3 時。 即 候。 達 **⊅**[]≎ 不。 乾, 至。 其 四 细。 肢 同。 坤、 而。痛。 加。 紿 小 百 妙。即。 功。 竅。 胎 周。 骸。 此 大。 皮 開、 病 脫 周、 亦。 膚、 竅。 胎 也。 狀、 假。 隨。 車。佛家論說立元炳案、三車 合 車。 去。 開、 如 Λ. 月合 蟲、 力。 無 H° 造。 行。 病。 作。 出 頭。 如 即。 俱。 亦 神 用之。 是。 ंगि 補。 開。 面。 成。 湧。 察。 助。 有 泉、 梁。 者。 以 病。 眞 用。 菰 眞 即。 無 至。 不牛

### 脩真秘旨摘陳真人丹歌

褁 得陰 窓 陽二氣之全而先天後天分焉 园 生受命皆稟太 乙含眞 先 先天 加 者 氣。 純 至 陽 虚 至靈 也。 後 純 天 者 粹 純 中 ˰ 陰 皆 也。 可 表

玄

機

П

决;

修

頂

秘旨

冥冥 其· 外而所謂可 虚之地以存之元關一竅是也得之者爲神仙失之者爲鬼得之者未聞一二之不可得其大無外包含萬象其小無內不容一粟當知人身之中有一穴至 肢自 之域矣我道祖老君悯之于是始有大道教人以返還之說返者返本也還者 事 其 矣故三尸爲害九蟲食精六賊盜形七情耗神五慾擾心凡物茫茫萬機眩惑。 失之者常 仙 耳聽音聲口嗜滋味隨其所有即著其相相著于外機從目入即入于內故動 物 爲聖賢無貴無賤一切同得殊不知所得爲人者舍一點先天純陽祖 1/1: 頂 情 勞 八中有物一 形。 至 動 百千萬 耳目 踵皆後天純 精 于 中心搖 僦 神散 而 口鼻心肝脾肺腎涕 也奈何世人皆不能保身一點先天祖氣往往皆流于後天 非物其中有精 眞 其精旣失其精必耗 陰造 離 化四大假合而成者也 心先天之氣 而非精似有似無若亡 唾津液以至皮膚爪髮 们喪而 其氣形 轉 神 輾 先天祖氣恍恍惚惚 始 離 流 岩存即之不可見求 蕩 恍惚妄幻 百骸 于後天 九 人生死死 擾想 竅一 杏杏 身四 憨

酮。 无 非 金丹之書 候 非 過。 液 原 雪、 而 火。 後。 候, 雌 假 曲。 金精丹砂 如。 而 也。 象設 中 斯。 Ħ 此。 有。 煅 過 崩 名。 出 III º 已後 秧 始。 有。 月。 焉 返 丽 水 煉。 立。 岩 其 虚 所。 字。 所。 竊 有 矣蓋 謂。 中 世 時刻不忘及其成 謂。 谷 銀、 謂 丹書往: 乏 藥。 說 金 硃 天 修真 不、 夢、 聚。 丹 物。 魂 砂 光天。 迷誤後人且 月 復還 火。 鼎 耶。 非 者皆 魄鳥 往 偃 即 無 不 鼎 祖。 謂。 鼎。 大 月 精 肯 爐 氣。 器。 爐 藥物之異名 冤 若是之不一者 直 功 爲。 非 而 論之日 髓青 兢 指 則 藥物。 心。 有。 果 而 藥物 有。 गु∘ 眞 有。 有 龍 以晚 自 守 鼎。 耶。 中 造化之本 꺠 也。 爐 牛 金 白 元。 果。 而論之日 刑之名· 爐、 虎 胎。 關。 脩 無。 無、 <del>师</del>。 华 耶。 無 丹 爐鼎 必。 抑 祖。 龜 中 乾坤、 立、 也 原、 氣、 生 靈 有。 亦。 赤 臺, 卽 蛇 下 凡。 爐。 靈。 假。 有 而 坎離陰陽 交梨 手工 入聖。 樂、 法。 金丹之道 是。 鼎。 煉 藥。 順 机。 一夫之次序 大道之 。 黄 藥。 火 元。 也 物。 ガ 之 必。 明。 棗 神。 元 鉛 妙。 絳 黄 道。 要、 用。 火。 汞、

秘

之本 俱。 有。 祖。 不 隱 氽 用·沐 潮 竅、 前 炁。 生。于。 之。 浴、 候 卽 無。 敢 是。玄 也。 而 不 者。 原 外 按 船。宗 後 也。有。 別 黄 姤 卽 復 而 挂 非 氣。中 言 煽。正 即 有。 有 有。復 爻、 乏。 通 内 無。 所。若 元 用 此。 生。 增 之。 内。 非 理 始 必 謂。是、 益 文 元。 外 懸 有 焉。 關。 火。 武 父 非 寶 立 有。形。 此 次 候。不、 准 毅。 母。 無。 即 有 珠 爐。 此。 序 耶。 脢 鼎。 象。 非 于 耆、 立 未。 氣、 焉。 朔、 余 外、 爐、無。 皆 之。 空 生。 者。 不 定 鼎 敢 无 何 日, 火、 弦 別 此。 立、 通 中, 身。 即 復 候、 望、 有。 之異名 勝、 絳 去 即。守。 爐 明 效 所。 此 無。 地、 宮 地 有。 鼎。 前 抽 調。 元。 五 鼎。 m 此。 關。 添 極。 110 人 之言 一日取 丈之所是 繞 竅。 也。 悟 爐。 藥。 泥 旣 竅。 極。 進 元 那。 物 九 樂 以 有。 也。 神。 退、 即 下 物三 内。 此。 是 欺 者。 鼓 妙。 火 何。 接 後 父 用、 候 竅。 竅。 橐 也。 籥 不 母。 即 丹 藏。 日 人c 即 即。 而 乃 未。 存。 是。 有。 于。行 田 稱 生 直 不 此。 火 火。 而 點。 蓬 下 候三 指 妙 身。 候。 天。 两、 豈 混。 合。先。 不 所 湧 金 體 推 mi° 一者之 泉、 左 謂。 沌。 丹 刑 而 元。 周 天。 不 凝。 大 混。 與。 神。 右 中。 外 道 徹 生。 妙。 測

火也。

四 時、 升。 何 四。 分之時 **illi**° 神。 元 卦二十四氣 簇 卽 降、 時 順。 初 循 歸 則。 元。 環。之。 刻。 運。 神。 华子午 往。 有 道。 内、 妙。 用之義· 來周 七 無。 十二 結° 月 無。 間。 而。 流。形。 念。成。 妙。 卯 日 丹真 候二十八宿周 象、 自 用。 時、 酉寅申巳亥辰戌丑 不息與時偕行與時 明。 甲癸子 眞 安 然。 則。 息之出。 火。 運。 有。 凝。 |夫燎| 隨。 用。 候。 亥叉岩 眞。 焉蓋 入即真。 于原而 道。成。 息。 眞 元。 藥。 天三百六十五 也。 息。 神。 是 何 此 偕。 不可遏者非先天之眞火乃後 火。 煉。 推 未朝屯暮家 火發。 即、 之進。 眞。 極。則。 測 脩、 氣。 也。 者。成。 生。煉、 退 眞 也。 氣 於。 金、 大 即文武之抽 度 抵。 或 聚 眞。 丹、 者 道。 以 則。 姤 精。 爲 復 簇 成。 卽。 坤 火 惚之。 候。 年 是。 鉚 歸 眞 也。 添 周歷六· 元。 聚。 一。 精。 **月**、 中、 簇 知 月歸 散、 + 沌

氣。圓。所。由 火、在。 晔 父。不。 然 致。十。以。微。周 於。然。母。離。後。脩。 月·神·至·流·元·見·胞·氣· 化還 著。運。關。於。中、合 出。茲、生。如。元轉。至 面、未為關。 婴。子。珠。于。此。盎 生。 本。在。 茲。兒。藏。成。元。則。於。以。處。 母。象、關。藥。背、前。內 面。動 與 目。靜。我。腹、結之。歸。施 一。者。中、 語。未。隨成。內。於。於。點。不。做 外。默、生。呼。聖。漸 鼎。四。先。出。父。先。 有。造 以。隨。胎。漸。爐、體、天。外 母。 次。前、吸。皆 煅。而 四 祖。 者°未。 自。煉、火。體。炁、不。 聚 弗。在 横。離。母。冲。然。漸一候。不。渾 入。以。如° 胎。虛。而。漸。可。言。融。 上 前。止° 在、養。中。太。然、凝。行。而。磅。 下。工。水。 一。和。 莫 結。矣。喻。礴 往。夫、無。 既。 化。足、般。之。知。眞 溫 如覩 來。存 意。氣。其。精。是。之。然。于。定。太 方。如。象。成 所。日。則。無。如 終。以。益。元。象、春、竅。息。無。 矣。空。然 之。真。雲、〇 虚。後。古。然。力神。求 酣 勤。不。自 到。妙。之。然。内。 是。加。壞。神。功。用。無。如。 綿 溫。之。而。深。自。形、醉。綿。氣。然。 破。養。體。神、自 然、無 美 **若。不。不。** 小。運一。在。存、離。動。 鴻。之。以 茣 功。致。知。至。用。刻。其。如 胎。其。大。真、不。中、在。息

義也。

阁 通、夫 風 氣人 息之浮 生是名橐籥 氣 爲 沈。 本以 息 息 順 總 乎 百 爲 ė 脉。 源。 然、 故 息 是 以 名、呼 異風。 爲 根、 皆 以心 呼吸于根蒂之間是 開、 吸 Ċ 百 脉 腎、 皆 相、 阁。去、 是 名、 踵、 名、 息。 元、四、 牝、分。 踵 者、 之い 根 HII. 開 脉

### 藥物

立。若 親。 成。 則 夫。 歌 元。 夫 三。牝紅。神 日 一者。 先 精 鉛。 氣 借 聚。 固。黑。 問 精 虚、 昔誰 於。根。 則 汞、 品品 氣 本。 種 矣。 根 石 本 竭。 種。 Ŀ (本之本元時) 藥、 氣 我 煉 竭、 杏 身。 林 則 不 化 離 神 精。喻。 氣、 遊。 萬 精 物。是。也。 煉 欲 氣 復 生。也。然 氣 與 復。 鼠 則 精 化 元 死。即。何 根 神、 神。 元 謂 煉 不 元。 我 亦 神。氣。 藥 神、 今 死。所。物。合、 說 復。化。 道。破 然 生。故 脩 此 生 精。 丹。 七身 神。氣。 返、理。 歸。 要 在 氣。也。 粒 乏 内。 此 元 要、 元。 元。 牝。 道。神。 訣、是 居。 欲 也。

玄

檨

쑔

修真

施旨

金 除。之。神 行 藥、之。形。庭。有 住。垢。府。氣。鼎。行。之、光、 去。 之。常。坐。法、無 心。以。止。息 冥。合。念、者。宅。令。坐。度、根。幾 製 有 冥。平。静 湯。轉。也。靈。 化。神 于。物 草。 神。心。胎。氣。用。分。心 坐。 守。之。爲。爰。阴。中。 源。姓。玉 此 無。意。 勸 有 即。 命。爐。入、心。製。君。精。 胎 而。相。因。之。不。藥、念度、終。分 如 雞。凝。不息。藥、要。之、中。產 明 E۱۰ 火。造、無。成。默。 入、生。胎 抱。氣 化。 即。內 息。敎。化、念。至。如。味 息. 因。之。寒。也。注 寶。愚。水 如 神。想 魚。而。不。胎。根。此 清 意。大 煉 中 煉、淨。規。道。成。金。 在。住。出。住。呼 吸。藥、藥。中。不。 寂 混、胎 一。但 然。混。不。之。 離。顆。 之材。 渾 向 至。于。沌。得。相。火、密 融。方。如。 吾 遊 于。休。沌、息。因、功、意。 一。寸。意。 聞 湘 不。深也。爲。炁。地。珠。 根。歇。如 之。在。成。根。大 丸。又 功 此 夫。採、 至。地。母。 固。抵。 日, 尋。 二。息。 恍 腹。不。蒂。元。 細。 得。之。牝。時。息。密。之、產、 兮·神 定。神。道。爲。中。綿。有。時、藥、 無。以。無。 胎 陰。無。綿。行。節、川、鄉、 主。者。陽。念。無•持。也。源、 何。 存。有。乎。 之。火。間。此 必 藏。 氣。須。神。源、煎。斷。製、

黄。而。虚。守。 斯。氣、沌。 之胎 庭。 應。之。胎。 造。中。中。 颠。 出。 造化之樞。 落地。 焉。 金丹之旨 中。此 息而妄行火候棄本逐末趨偽迷眞天奪其鑑吾末如之何也巳矣 萬 神。 似 象。 乃。 造。 此。森。 探。機。 耳。 物之主宰 無餘蘊矣若 羅。 鉛。 存。 則 好想皆是自然之道吾亦不知。 離總不知當此之時身中渾融。 始投汞之機為一日之內結成。 則金木自然渾融水火自然升 無。 之。自。宰 機。然,時 夫 節。 息。 岩。 捨 住。 元 牝 理。 然。 而 自。 立 彰。 根基。 外 輕。 所以然而然藥即生矣上。 區空相等亦不知神之為 口之胎復命篇日夜來過 神 運、 注。 氣 · 香冥之内 點大如黍米 默。 而 求藥物不 舉 微 知 落。 定。覺。 爲。混。 息。太 Ė 火 于。

#### 火候

内。 樂 樂 之。 中有。 聖 火則 一樂不傳 火藥。 定。 薬一處。 詳。成。來 自 火 此 候 其。有, 義。不 也。待。 少 後人 傳。知。 而。何 惑於丹書 謂 知。 不傳非 者詩 日藥物。 非祕而。 一時明白 不傳。 陽。 内。 陰。 火候。冷時間。 因

口

決

眞

籥之開 綿 煉 之。然 心 懵 火。 母。火、者。 然 岩 眛 炎。 候、神。 四 爐 陽 意 存。 心 不 भा • 派 闔、 真 敢 火 印 口, 也。 不。 和、 漸 八七十二二 談之要當 陰陽 陰 經 刻 可。 輔 日 採 即。 符 月 裹。 漸 日 煉。 乏升 火。 等說。 者此 巴 殊 熟 候、二 風 也。不。 沌。 散。 降。 氣 夫 也。 混 知。 必 于、 Ell o 眞 呼 何 即。真。 謂。火。 純 合 欲 吸 息、藥。 火。 也。 火。冷。粹、 謂 百 (宿六十) 出 眞 木。 中心也。 煉 日 求·以 之·火 功 之。相。使。成 入、 人 無。 何 火。候。 任 靈 續。其。 潛 者 蓋 煉。 四 無。片。 其 深 火 日 升 性 自 息。 藥。 過。 動 淵。 此 樂。 靜 然。 從。 而。不。 浮 十二分節 日。 110 專 游 海 心。成。 間、 無 氣 守 蟾 起、丹。斤。 生 操 致 規 翁 دياد 丹 王 捨。 更 種之 柔、 宁。必 宜 所謂 靜。者。 日 月 含 息。 即。 消 以 合 間。 光 調 著 息。 開 壁、 抱。念 默 神 闔 息 馭°· 本 相。 息。氣。 乾 海 不。 默。 跳 馭 南 得 口。 行 氣。 坤 歸。 潮 而 方 以氣 造 離 住 成。 樂 升 根、 物 化 道。 即 卦。 降 耥。 機 臥、 定 金。者。 長 扎。 屬 开。也。心。 神。則。 煅

息况所謂: 日之訣。 火雖有候不 至夏至之分無陰火 **近于斯矣若謂** 夏夜屯蒙法自然 沐浴溫養進退 須時此 無 刻之工夫 攢 元 然。 以 簇 八陽符之別。 自。何藥。必。 至元。 年月 箇 機 而。孩。 日 關 抽, 海。 火 自火 我 有。 添、 時 八無十二三 自 其 生、 中密合天機潛孚造化而不容我力焉。 知。 水 若言。 無 **p**. 火 時 子 仙。侯。 起、 共。 中 午 師之確論 時、 卯 户 但 八地循環乾 安神。 酉之法。 在 則 一時之說無三百 二時中意之所 無 損燥 天。 晦 坤。 朔弦望之節無冬 反 到。 師。 內 卽。 的說。 故 H

#### 立基

性氣 化飲食于 一皆土也戊 即。 命之枝意即 腸胃 之間 陽 清者 性之流。 根 于 化 膏脂濁 腎己爲陰土原于心根 也。 夫 人稟先天之氣以生先天之氣根于腎 者化糞壤然則飲食所化之清氣 于腎者 爲命。 于心者為 而 剋

薬物火候資灰

玄

詇

成、氣 液以脩築百骸之損損者旣益然後上升夾脊流通運轉略無澀滯則城郭完 熾、 物 **淫慾施泄滲漏以至下田虚** 如童子之精而藥物全矣 血血經兩腎之間則成精其精儲于腎而流於下丹田世人不知實惜貪心也默化後天氣則皆爲先天氣而無別矣氣聚則成液先天氣薫漬其液 及精谷之飯均調節制飲食行住坐臥毋忘踵息則橐籥之風動坤元之火 而化所食爲精以補下之根根本充而 一耗百骸空損故立基者黜嗜慾防滲漏脩補 火風不息則所補之精又該消融流 益之 則

### 藥物 火候資次

金 精氣神爲藥材初下手入室工夫先事採藥藥在西 之地。 以 東家之說 酉位乃金 旺之方金公本是東家之子蓋緣金下手入室工夫先事採藥藥在西南 .金生于水母藏子胎 師日藥者鉛汞也鉛 者金精也汞者水液 肺金爲母腎水爲子凡欲採 長、 是 八液 也 金精者 坤宮 養也。 坤 肺、在、 也。卯、 肺 位、

捻。九。撒。光。用。中。一。波。則。其 兩。宮、道。浪。腎。藥。 日。開。明。 眼。搖 熱。中。 閉。若。成。 中。自。 月、金。到。液、者、 閉。金。氣。 火。塊。 機 4 霎。 戛。 突。 金 精。 者如 成。 内。 突。光。先。晝。須。也。 紻 塊、視、 **VI** 用。 \_\_\_ '走 眼 地。爍。 眼。  $\mathcal{H}^{\circ}$ 到。則。採。 忽 --° 攻。 見。捻。 閉。 徧 爍。 心心心 中。 則 豪 見 上。也。宫、中。 霎、 則 至。 栗物 連 然 木。藥。 來。心 至 金。 火。 動心 後。 液。 中。 身。 光。 中。降。 100 光。 先。 宫、 軍 徧。 中。燥。 宫。時、中。降。 閃。 住。 覺 眼。 百。爍。 木。到。 ० 九。爍、 脉。地、摶。心。液。中。有。木。 捻。便 經。 篩 丹。頭。次。宮、相。生。 圓 是·絡·光· 捻。熱·自·然 有。於。 故 明。 进。於。 珠。烘。到。後。作。 前。二。 烘。 煉。 出。中·初 腎·有·母 中。 金。宫。 下。攻。宫。中。著。隱 間 光。此 手。 下。 金。有。 只。 身。 云, 三。 去。物。 見 光。 中。九。前 精。 摶。 此。 如。 次。但 後。 日。 腎 相。 凉。 次。 金。 星° 森。也。 自。 三。 至。水。就 光。 撒。七。升。 升。 成 森。如 三。现地。 到。意。母。 日、時、金<sup>°</sup> 冷·七· 光。 覺 中。容。日。 上。閉 便 中。 守。心 如 进。 目。膀。 用。 宫。 開。 見、光。摶。 内。胱· 顆 子 中。爲

明。

欆。

便

視。中。如

凡

先

時、

肝

宫、子。

肝、

滿、攻。煉。大、樂、綿。 之。胸。焉。熟。脫 堂、微。温 胎。又 上。愈。便 綿。 穿。其。真 焰。和。神。移。絳。堅。是。 見。密。这 出、既。如。騰。如。化、爐。宮。好。 了。 盛、河。起、火。身 換。溫 毎 寶。 也。 之。外。 鼎、養。 日。 至。則 以 車。坎 水。方。有。飛 三。子。後。 即 宮、鉛。周。隨。然。身、上。年、午。不。廣。此。 **將。未。之。踵** 出 泥。使 時。必。大。 運。息。有。丸。心。行。再。 覺。萌、已、 机。 升。 旣。 宫、聰。火、捻、 火 入。 無。 復。氣。夾。調、 意。 故 不 用。 以。即。脊、意 矣。日。靈、年。必。意。 的。 動。意。起。盛養。初 溫。再。摶。 崑。慧 机。 於。不。補。崙。性。養、 慎。始 摶。捻。 守。焉。頂。亂。養 頂。邁。 聚、收。 過。 甚。門。則 上。達、年。 方 旣 籥、微。眼 火。有·翻。光 p o 被。次 前。氣。陽。筋。明。可。行。得。 候。盛。如,加。精。斗。廣。移。火。如。時、 大爐。凡 其。漸。金。壯、盈。又 拳。 來、緊。絲。凝 溢。 日、豫 換。 進。頭。 知。鼎、 下。酥。腎。打 須 火。 大 掉、臾。起。垂、融。間、破。未。 覺 退。 之。一。連 此 化凝 虚。來。丹。火、再。 發。鼻。充 澀。中、事。 頃、 田。 B۰ 滿。如。超矣。熱。煉。 及。 兩 在 喉、腰。 酥。 出。九 氣。以。 如。 腹。之。三。年。漸。功 投 肖。 未。界、功。漸。愈 勿。 間、助。入。 少

時。液。一。丹。之。收。宫、 縱 動。流。十。道。謂。 **報。** 作 息 三。成。交。 搖、於。 散、 男。 亦。 喉。 女。 四。 而。媾。 意 無 現。中、度、胎。 漸。 息 ---O 卽 其 度。 媾。 光。 脫。 平。 昔 息、 勿。 至。時。矣。 彩 黄。氣。深 狀、 祖 師 道。 庭、 丹。 息。知。 反 復。 倦。其。 熱。 图 否 云、 旋。 然。 初 汗。 數。 怠、 升 運。 流。 机。 轉、欲。初 之。 出。合、 如。 丹。 後、 小。 此。 若 尾。 之。 歇 或 閭、 Ŧi.º 七。 頂。次 揚。 B. H. 少。 ini. 即。或。時、 中。 有 此 等。 泥。 百。 骸。 復 恍 度, 腮 鶯。 眞 以。 惚。 或 面。 鉛。 日。 顫 谐。 接 欲 日。如。 不。 兩。火。 度·熱· 此 雲 玉。夜。則

#### Æ

發

結

無

成·蓋 精 鉛。無。滿。 不。 思。 程。 氣 可此 之。滿。 知節 正可念以 正。不。 思。 力。 念。 規 毫正 現。 中。 無心 前、有。 致身 。 章 巴 光。 南。 為。 第。 。描画 氣。者 非 同。 凝。石。 也。

詇

IF.

早添。 息。氣 則 不, 月 巴。 照 滅 能。 光。 相。 **心间光返照結自己之珍思于天地之間螺蚌吸之** 火火多則 依息 天人一氣之旨盡露於此矣 返。 者 飛照 内 調。 竅 顧。心。 也。 燥水。 靜、 不。 離、 蘊 神。 中年之人大抵 自 于。 之。之。之 然。點。中。 旋。真。 藏 珠產自己之美玉哉然氣 轉。 心。氣。 真。于。于。 珠、 息、氣。 心一升一降而 水不能勝火者多矣所以命宜 以 聖。 金。入。 木水。 **王。** 氣。心 即水 穴。 何 <del>北</del>。 火。 人。相。 也。 身。爲。 輔 神 自。 即 進。 既。 草延 有。 火 退。 凝。 矣。 也。 日。 油 水 月

#### 臥 功 說 法

則。 世 香。 昏 懵 形之于夢一夢問 者。 然 死之。 mi 睡、 根覺 忽 然 者。 m 生。 建。 建。 是 去 兆。 何 而 物 观 不 返い 陽。主 而。之 則 而 魄。 生. 使 陰。 死 路 魄 覺 隔 者°也。 夫 絕 鬼。 矣。 也。 魂。 與。 由 魂 神。 是觀之因 者。 併。 神。 也。 則。 神 覺。 則。魄 覺 與。 知 H。 生。因 接。 FI. 之。合。

110

**师之法始** 息。 離。 夢知 而 出氣移且恐有漏 純昏多覺少纔 臥倒身 頭倒夢想及其醒時正是前後兩段處而自調不伏氣而自伏寝寐依然脩行。便腳縮未睡心先睡目致虛極守靜篤 大坐收 死。 所 以。 息 知 終者是而已倘若工夫十分終者是而已倘若工夫十分 法 而 此二者可 睡如 一合眼元 龍之 爐倒鼎之患若欲敵此 以入道古之眞 内外之機皆忘溫 · 婚如犬之曲 神雕腔睡魔 亡守疑散 分用意 人其覺無 柳 手曲 入舍以致 養之心常注 放屬。 睡魔須用五龍 便縮綿 陰疑守則虛忘中之放則 綿 憂、 **学**何 綿延 魂夢分飛無所不至不惟 其寢不夢初機之士煉 一時便是下手之工 也。 延、 抱覺悟候存亡亦能 手直摩臍 老子 住坐臥常常 則 蟠體之法訣日東 合於 日綿綿若存 自然之道。 然。腹· 一隻脚 心 調。伸。 陰。 未 鰰

.e

法

頭念頭纔起便一文一武却之須是牢守不可閒斷守專守虛無無中生有常守則在惟是不動心也清淨無爲常切照顧恐有念散則爲碩空守靜則爲眞空靜定則精氣神三者皆結忘形不忘心忘機不忘散則爲碩空守靜則爲眞空靜定則精氣神三者皆結忘形不忘心忘機不忘

附錄 門戒壇寺遂訂為金石交出陳眞人元機口訣見示乃先生中年手鈔本 十有一日學弟顧炎武時年六十七 也屬余批閱捧讀一過令人心骨俱冷滌盡胸中百斛廛矣已未夏五 及金石篆刻輒以醫學濟世恬如也余與朱竹垞汪苕文往訪先生于都 顧亭林先生跋 青主先生高隱君子也博通經史諸子善精六法

案 元。 顧 本因玄字可知亦不過康熙初年耳無錫黃元炳 M 跋 一歲在己未爲清康熙十八年聖祖諱玄燁故玄機口訣之玄原本 售 中玄字皆作元或作乎也顧亭林先生謂傅先生中年時之手

### 附錄

導引術(却病長生秘訣)

導引一術原於熊經鳥仲華佗五禽戲今日盛厅之太極形意等拳實爲導引 抱一子錄

之一種惟方式較繁不便初學若坊間所出之八段錦等等徒尙拙力不重內

功不及此編導引術之完善也

版之書甚多中以因是子靜坐法最爲顯明可學然初步之功不過練精化 導引所以活潑血脈調息養神祛病益壽為初步修眞之法至於靜坐坊間出

進而方能練氣化神然涯易言也夫人之三寶日精氣神三寶充足其壽必永

否則必天。

人生最要者曰氣一日不食可以不死一刻無氣則立亡矣人但知飲食之衛 於服氣故能辟穀老子曰「綿綿若存」此即服氣之精義吾人行住坐臥倘 生而忽於氣之修練是西人衛生法之大缺點也仙家之所以長生不死即在 詇 附錄 導引術

淺則養氣高則服氣其理蓋甚深也 則氣亂喜則氣散人能養氣自然七情入於正軌而病無由生焉故衛生之道 反不能如此即不知服氣之道耳陳希夷高臥華陰鼻息如雷葛仙翁入水數 **觀龜蛙之冬眠乎不動不食非死非生迨至春日由蟄而醒人爲高等之動物** 想不到之奇效所謂兩腎湯煎三關開通氣周全身洵長生住世之妙道也不 能舌抵上顎出入綿綿又時時氣沉丹田便可却病長生若靜坐功到尤有意 日不死此無他服氣之功耳且夫人之疾病全關於氣悲則氣結怒則氣生恐

故百病遂易侵矣今學胎息者使重開任督二脈以還嬰孩之舊路其長生也 之法也蓋嬰兒一旦墮地任督二脈之呼吸作用即斷乃專以肺臟呼吸空氣 如嬰兒嬰兒之在母胎也以臍帶通於母體司吐納故靜坐重胎息即學嬰兒 老子日專氣致柔能如嬰兒乎此爲養生精髓之論何則長生之道莫妙於能 必矣夫龜息綿綿能通任脹鹿亦能通督脈故其壽命獨長此即專氣之說也

勃發欣欣向榮迨夫年齒長大則肌骨日硬草木之枯死也亦然人死之時其 堅硬爲何如故常習導引使肌理柔輭雖在耄耋亦不硬化此返老還童之眞 至於致柔尤具妙諦試觀嬰兒莫不肌理柔輭草木之初生也亦然故能生機

理也。 而意歸 跏趺而坐尾閭中正兩目垂簾兩手相握抱臍收視反聽迴光返照謹閉五賊 恐被盜馳謹于眼則目不外視而魂歸肝謹于耳則耳不外聽而精歸腎謹于 各復其命則天心自見神明自來必有特別感覺發現而自與常人不同矣 吾人疾病老死雖有仙佛不能救雖有參苓不能治雖有妻子不能代惟在平 則口 合不談而神歸心謹于鼻則鼻不外嗅而魄歸肺謹于意則用志不分 脾精 神 魂魄意心肝肺脾腎金木水火土耳目口 鼻意攢簇各歸其根

玄機口訣

日之自己煆練而已行善以積德導引以祛疾靜坐以養氣雖不能與老彭嫓

而壽登耄耋可操左券茲將導引術之簡而易行者述之於後凡吾同志幸

### 努力焉

## 一叩齒嚥津

則津生滿口便當嚥之嚥數以多爲妙 冥心靜氣或趺坐或面東直立每次輕輕叩齒三十六數然後以舌抵上顎久

液滿 **令齒植堅固** 能齒落重生髮白復黑此匪修養有法不易致此惟叩齒法則簡 脈故每屆多日不動不食不死不生是名多眠昔葛仙翁能 最具妙諦不見夫龜蛙乎蛙舌時抵上腭舌根反生龜息綿綿若存能 按齒爲骨之餘乃消化器之第一重門戶關係人之健康極大修眞之士常 腎相交之初步 此皆服氣胎息之道而其初莫不以舌抵上腭爲服氣之基本習練也迨津 口、 使嚥下汨 至老而不脫落至于舌抵上腭可以冥心可以調息可以生津 汨有聲下注丹田則火自降矣此法為練習氣通任脈心 人 居 小底不死 而易行能 通任

# 浴面鳴鼓

將兩手自相摩熱覆面擦之自頸及髮際爲浴面之狀以肌膚覺熱而止然後

雙手掩耳以指彈腦後兩骨二十四次其聲壯盛爲佳

**今日發明之電療術其獲效自不待言丹經稱腦後之部日玉枕日泥丸為** 按人身有電摩擦乃生摩擦頸面流通氣血日久容光煥發弈弈有神此猶 府召陽神集於泥丸所以致靈也此爲開關之基 三關中之上關以指彈之名曰鳴天鼓所以雙手掩耳者蓋泥丸乃聽政之

## 旋肩托天

先將兩肩扭轉七次握拳以鼻收氣運至泥丸即將手向天擎起隨放左右膝

如前法行五次

按膏肓穴在肩上背心兩旁為藥石鍼砭所不到之處常將兩肩扭轉能散 身諸症又能運動胃腹腰三部故獲效極偉兩手托天可以渴三焦之火

П 決

機

附錄 導引術

**岩能十指交錯掌心翻上兩肘毋屈同時兩踵高舉復將兩手左右平伸掌** 心翻上如是動作四五次尤爲有益

四 左右開弓

右足向右一步屈膝作騎馬式沉氣於下丹田然後將左手伸出握固豎 右手作扳弓狀兩眼注視豎指如是左右互行三次能泻三焦之火 習練也道家謂人身如天地天欲其清輕地欲其重濁世人不明此理遂至 按拳家最重騎馬式所謂騎馬式者所以穩固重心氣沉丹田實爲基本之 舒暢然必氣沉丹田注意兩足方能瀉三焦之火又此法于黑暗中時時習 田皆所以挽救斯弊若復練習兩臂左右開弓則筋肉尤易發達氣血自 上重下輕百病叢生大命乃傾可不哀哉拳家之習練馬步玄門之氣沉丹 亦可鍛練目力使腦清目朗較常人爲銳敏 然

五

擦丹田穴

將左手兜托腎囊右手摩擦丹田三十六次後將左手換轉如前法行之 命者大矣此段按摩丹田應自左而右以順腸之運行 培養樹根使其發榮滋長不易凋萎昔有術士年以艾灸其丹田年九十餘 而卒見其丹田如繭如膜層層剝之叉若年輪于此可見丹田之有關于生 按手托腎囊所以運輸氣血使其溫煖人之丹田猶草木之根培養丹田猶

六 摩內腎穴

納氣丹田將兩手搓熱向背後擦腎經命門兩穴各二十六次 按古人有言腎煖則生精向背後擦腎經命門兩穴使其大熱則精自生( 五更時兜外腎趺坐爲生精妙法)然非經眞火大加煆煉則精伏于膀胱

之間相火一動則油然走泄必也再加修眞之功使運于丹田則精自化氣

始獲其益。

七 摩尾閣穴

玄機口缺

此穴在脊柱之末肛門之上統一身之脈絡兩指摩之使熱為開尾閭之預備

<sup>是</sup>之大有裨益

脈莊子所謂「綠督以為經」是也自下顎循氣道以至膀胱名日任脈修 按道家謂人身二脈最爲重要自上顎緣鼻頭腦循脊柱以至尾閭名曰督 下關摩擦之使熱所以爲開此關之預備耳又脊柱全部時以乾布摩擦至 眞之士一旦功成精氣能周流全身在督脈者有三關開之最難尾閭爲最 紅潤爲止亦有大效

八 濟泉洒腿

左足立定右足提起洒七次後換右足立定如前行之 用左手抱住左脚右手擦左脚心湧泉穴三十六次換轉右脚如法行之然後

脚心有穴名日湧泉摩擦使熱冬令得免足冷之患洒腿時若不能直立可 背倚於桌旁柱側行之常行之能使氣血和治行動爽健老年人行之尤妙

| 玄 | ļ |
|---|---|
| 機 | 1 |
|   |   |
| 訣 | İ |

附錄

導引解

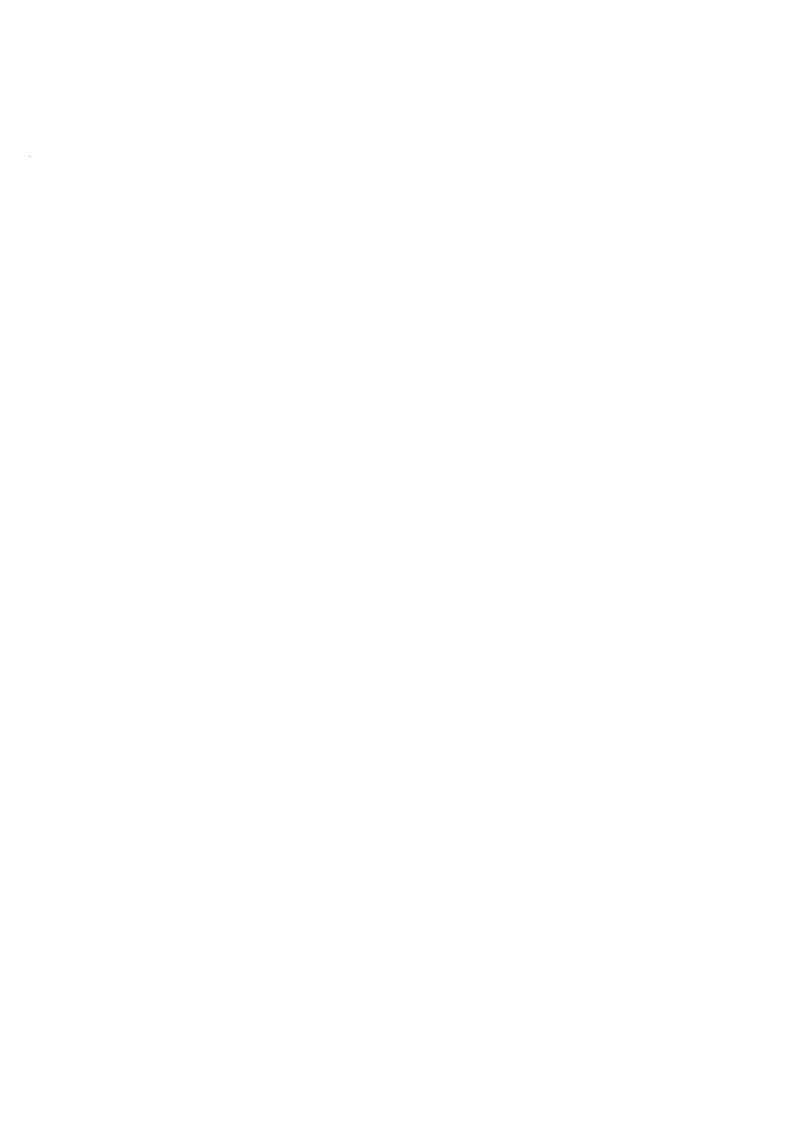
Ξ

文山遯叟蕭天石主編道藏精華第二集之三

修道道真

自 由 出 版 社

印 行



凡参玄宗不難得手難從性宗参入如從此入使得淵源倘錯行路徑如果 白叟玉蟾子輯

書空尋迹披水見路矣。

學道之人須要海澗天空方可進德心宜虚空神宜安定能使心不動便節節應手否則面牆而立一步不能進大道之妙。全在凝神處凡聞道者宜領此意求之凝神得竅則勢如破竹時行人身陰陽消息人不能使之然也。

學道之人以養心為主心動神疲心定神問疲則道隱間則道生胸次浩 邪 說亂道久矣。採戰燒汞搬運皆邪道也年少者。不為信者皇皇趙利者

治乃可載道。

可立丹基。

仙凡界。人鬼關全在用工夫然用工夫者如擒狡鬼然稍懈則鬼縱稍緊 言此道欲修此道先宗一四字。

充足古云常使氣通關節透自然精滿谷神存静時煉氣動時煉心下學凡人心不內守則氣自散若能時時内觀則氣自飲調養臟腑久之神氣則惡死須於空虛中見之否則何足言工夫故

欲學玄功須先時時眠日一日間靜坐幾刻再來問道聰明智慧不如愚動時茫茫不知此心久不在腔于裏學道者要先知收心法再言静功 須節欲光天必須後天定。 只因伶俐二字。生出意見做出許多壞事今欲收拾身心先從一箇

故天地以氣機存人亦以氣機生能煉住氣機便與天地齊壽便不息了。 天之生人人之所以生而不死者於穆不已也人若無此不已則氣絕矣。 修道與計

外一看也語雜形正語端氣峻下學要緊處全在正氣安神忘心守口而必須動中能靜方見功夫之力神定内一看也事來心應事去心止氣定定其心神方可言道要入玄關須用定力定則静静則生不但靜中能靜 不息則久中庸言之矣

能偷随便有聞不然則終身無窩唇矣。 修道原從苦中來但得清閒處便清閒此即是道且更須忙裏偷閒故人

恆始勤終息或作或輟則自廢也。心乃一身之主故主人要時時在家一時不在則官骸亂矣所以學道實 點靈光繞是真好越靈明無多照方現真如不二身

此也功夫如不早做及至精乾血枯屈曲清團有何益哉則此一點如劍上鋒如石中火一現即去故修養家妻養 一锋如石中火一現即去故修養家妻養聖胎孕嬰兒

今人慕道者多矣俗網牽人是以道心不進至人非不憫世。奈世人自軫

居慶不杂慶乃上品也其次避之。 養熟只在收心心在腔子裏則氣存矣。 求性如虚空煩惱妄想皆不為累再加煉氣全丹可成神仙可冀。 也識也意多欲識多愛去此二賊真性圓明不欲何愈不愛何求無貪無 為何今為學子脫此苦惱略數數言夫心之動非心也意也神之馳非神

清淨二字是換骨法。

空空空空中有實功者還純寂滅終是落頑空。 凡人能治心便是道中人若全消俗障何患乎不成虚之又虚與天合體。

静坐者不在坐時静。要在常時静。

靈臺不減慧覺常存此道之至寶也然無形無影莫可明言默以心會不

在外求。 花開。神乃心之苗也面色潤泽方做血氣冲和總要華池養得水足意樹自然

敬慎二字通天徽地再無放心之人能仙能佛。到則氣到氣到則命堅。下手功夫雖不得因循無益得一刻便做一刻念頭須時時反照此處神下手功夫雖不得因猶無益得一刻便做一刻念頭須時時反照此處神 清團上 求道。 能養放至極虛極靈地位須煉此能生能養工夫。人生做事業俸千古不過此一點神光耳然神非精不能生而精非静不 焚香京茶是道也即看山水雲霞亦是道胸中只要治治落落不必定在 之凡情。須要時時提醒 道心常現則凡愈自退一時応道則起一時之凡念一念忘道則起一念 人生若幻須要尋着真多天下無一件是實連此身也不是自家的只這 一點靈光若無所依到減度時何所附着置不哀哉。 道與言

則無合始可得之

首人教人尋孔顏樂處此樂非華句可能尋在天命也心静則神清神清

居慶世中應酬最是好道人能於塵事少一分道力即進一分幻緣不破學道是樂事。樂則是道苦則非道但此樂不比俗人樂耳。

中稍有缺乏便是空體面的窮漢子。分明一條好路如何不走可惜一箇玄功不但要養氣足精仍宜運髓補腦家私趙聚到十分方稱富足倘身何日得了一己尚不能照應何暇及他事哉人須亟亟回首早登彼岸。 無上妙道原從沈潛幽縣中得來若是一念紛紜則萬後蔚起身心性命惟以刻薄怪否是趨則於儉之道失之遠矣。 儉於然可以養精儉於心可以出生死是儉為萬化之柄若不知儉之道世人當知儉之道儉於目可以養神儉於言可以養氣儉於事可以養心人當以聖賢自待不可小視自己則上達矣故天下未有不聖賢的神仙。 神仙闕夜間難道也忽忙。

煩惱是伐性之分人當於難制處下功若不將氣質變化完善怎得成善

門專作道家看要知儒與道是合一的,周邵二子何嘗出家修行耶今人今之文人,只因理障難以入道不知道即孔孟之道,濂溪堯夫非此乎不今之文人,只因理障難以入道不知道即孔孟之道,濂溪堯夫非此乎不學道先以變化氣質為主再到與人接物上渾厚些,方是道器。见學道人言語行事必較世俗人要超脱些若仍走俗人行徑何貴乎學道.

春桃多點是三冬與藏之真陽也秋菊多黄是三伏聚養之真陰也此中

玄理意會者得之 平日少有静功。拒可免此一段苦楚故形為我所愛我亦為形所累若将 人為形質所累年紀一到則百節風生四體皆痛何必地獄即此便是倘

學道者首以清心寡然為主高批茅灣肆志竹窗方是道家逸品若紛紛此一段靈性做到把握得住時出生入死總由我使喚。

逐逐何異流俗陶養性情變化氣質。二語乃入門之始事也。

有問前知者答曰機從心生事以理斷以理斷事人即神也棄理問神神修道之人。未有不靜默者祖心浮氣一毫用不得。

失分念煩邪亂想隨覺即除毀譽善惡聞即廢為莫将心是心是則為心人扯破必生怒念一針之綱為人取去便生吝惜又不徒以富貴亂心得人以破必生怒念一針之綱為人取去便生吝惜又不徒以富貴亂心得 定志静身以安神保氣以存精思應兼忘冥想内觀則身神並一身神並仙經云專精養神不為物雜謂之清反神復氣安而不動謂之靜制念以逐外是名安心心安而虚道自來居。 必不安小事入心此心即亂故學道只在定養理會此中就有個究竟不必定以談玄為此人女門只以靜性為主如目前春展新雨 無所居要令聞見是非不入於心是心不外受名曰虚心使心不 即亂故學道只在定心若心不定即低窗之微為竟不必定以談玄為道人心如目也纖塵入目目

則近真矣。

求真應便是達萊第一座。

垢漸去而鏡明心渐息而性澄養成一泓秋水我不求鏡物而物自入我

有諸内必形諸外一毫也假不得前賢云山有美玉則草木為之不凋身

人心猶火也弗敢將自焚防微杜漸總在一心有妙道則形骸為之不敗故心有真工夫者貌必有好顏色。

論曰神仙數十人皆因惡疾而得仙道是塵緣都盡物我俱忘毫無轉念道者非貧寒即大患難之後何也割絕塵累回頭皆空故孫真人註惡疾天下人不難立志最怕轉念日間二字。是鈎人轉念的香餌所以每每得

因禍得福也。

閉四門使十三賊人不得外入身中之實不使內出。日日如此何必頂禮凡修道之人。一手握住此物行住坐卧不為外動。安如泰山不動不搖謹

玄修與釋家不同釋家呼此形骸為臭皮囊道家入門全要保此形體故

形為載道之車。神去形即死車敗馬即奔。

在身中。萬物皆空性不空性若空時和氣注氣歸无海壽無窮又口欲得大道之傳原自不難是世人錯走路頭做得如此費力。豈不聞大道不遠

故云學道先從識自心自心深處最難尋若選尋到無尋處始信凡心即一一念動時皆是火萬緣寂處即生真此守中之規也進道之要無如問心一念動時皆是火萬緣寂處即生真此守中之規也進道之要無如問心。

之天。此大道之總綱也。學道性要頑鈍母用乖巧。其要總在將心放在何思何愿之地不識不知

夫道木有不探討而得者即三教聖人語錄無非發天地之祕密接引後捷徑之法惟守此一心陽氣不走相聚為元海。 學階梯細心玩味便知端底。 有問靜功拏不住者答曰萬緣寂處即是仙界此時誠一不二龍可拏虎

可捉若云無琴處仍是本空

各一身天下之人即各吾即天下之人不分人我方是入道之器倘少分光景倏忽魯戈難留那還禁得執着自一身推之吾一身即天地天地即

**芥蒂。即差失本來** 

而為一的時節以待事機之來不可望事全方下手是自虚時日也悠悠 忽忽日復一 凡有志修道者趁得一時間光陰便進步用工夫去將精氣神做到混合 日。白駒易過幾見揮戈。

心内觀以至虛無妙道學子既欲潛心先去内觀待心中如秋潭浸明月。也常無欲以觀其妙者。觀此竅中之妙也太上曰。吾從無量劫中以來存 三界之中。以心為主心能内觀即一時為慶垢所染然久必悟大道若心 不能内觀究竟必落沈淪故道德經首章日常有欲以觀其竅者觀此竅

初入玄嗣者不用他求自今日始要無漏精液便是登仙梯航便是結異

萬事前养在乎一心心動則機動機動則神明而合之故曰至誠之道可學道人全要飲藏最忌明察故曰人不藏不能得道之要。修道工夫如抽焦利筍層層求進必至頭方止。

質之性即現出天命之性而道自得矣。日用尋常是氣質之性的人質天命之性都為氣質之性所掩若煉去氣的用尋常是氣質之性今一箇天命之性有氣質之性本來虛靈是天命之性必道總是煉得一箇性有天命之性有氣質之性本來虛靈是天命之性以前知神而明之存乎其人。

先天一炁本屬無形妙能生諸有形所以為生天生地生人生物之根本

於書法仍傳於口必待聖師口訊真傳下手方有着落學人切勿自作聰真言數段性體性源將歷來聖賢未洩之天機不惜一口道盡然理雖載也而道之源頭在是矣。

ГП ΠŪ

文道 山藏 避曳蕭天石主編精華第二集之三

### 能 PJ

松旨

自 由 出 版 社 印 行

實 稚 法船究竟南 調 志元 哈 派 欲 三眞傳 所 言性 献 似 謂 門訪 鉳 修 命 者 容 不言命宗 冷師 派 道 無 不修 無實鏡性 重 卌 陰陽。 後了性 性萬 載 洞 曉陰陽 不離 命 陰 派 刦 雙 極 陰 則 修 詆 霊 深 則 义 陽生 難 南 澈 談道者宗南 又之猶 性 言 聖達 命 命 如 命宗迷 氣交 海 而 派 底 則

**他門秘旨** 

門

六

担犯旨

龍

玄宗正旨

候清 惚夢覺分 提眞 無 源火 身心恍惚 銀 歸 逼 周 金 根 天息數 今四肢 復 分彙篇 機 命 4 現目前 伊 綿候 如蘇綿 閏 叫 餘 憑異旋 揲 皷 牽。周 逢時 虎 動 雙 天 藥 吸 異 数足一 產 龍魂分時 遷 風 眸 河 神知分 秘 危 沐 車 三百 運轉 浴 卯 專 酉

八

急 陽 無 出 夙 資 採 緣 極 周 初 報 两 莫 教 錯 過c 挨年。 樂 田會圓。德 便 物 陽 無 主違分。採 休待 藥 堅實 純 去 寂 神 無 陰 照 会知十分 盡 來 分 分。 分 臨 五 雪 妙 坦 四九 頭蕩花 成。光 訣 飄 盈。通 眛 遙遷。覺 枯 時 靈。 馳 仙超 當

秘 盲

IF.

二九出無後今。外 三人似天探 分。沿四十名有。呼封 畧分。息六為行贩候 外。 

龍門秘旨

採

藥賦

迷 山功靈六般震動分七日口設工功靈六般震動分七日口設 周 連 師未勉 天 卯酉名 生行之既久分精 過復歸于靜為依然 竹開渡十 再加五度兔四分之 談有廣之 切志申六 之巴 得上8亥惟 沐浴 練 此須四 周 自密時退 迴風 神 功 是該尚文 以 凝氣穴 起分再 有武 直 細之 象閏 上 謹 微法 分3 誹 分餘 以

不分真意不散道, 珠七 鉛分歸于 氣 足 ク度へ 月圓魄足分散道在無為 賦 4 本穴龍 道在 台七日天機分火候無心忘形本穴龍從東至兮炁足神凝乾 離 **1988** 位 景 1 問天久 無 到待至三至兮急採 分問之 大藥通 歸 小日日 自 然神 尾 歷 霊 無 周三穴兔精 因 **| 沿静合**| 陽池癸生分 馳 小 凝。乾乾 腹 元精 478 罔

焦 險。 關 南 急 闆 分 脈 之 か分質で 謯 孔分 採 10 19 在 伸 秘 轉 默 而 侕 全 旨 支流 行其下 復 默 三盆之 關 立 息 屈 珠兔滚過 九 和 投身入壑兮五龍 一家 分歷 路中正三竅 空 此 意強自 中甚寔 田中循 崑 厯 逻。 由 丘崙背 金 致 至 分 斯 不透真精氣 而 分行 於明堂今 椎 效霊》 騰 食骨節之 負 陽 一青天分 精 五三 棒其 門 Ł 神後 <del></del>
欲渡 須 返 外 务 防防 更 閉 至 體 陰 危 圖

宗

腦 太多 服 後 鄉 微 鷲 神 極 食 風 分 仰 真然 多 脫 得 面 階 佛 為息 成計 歸梯線漸 育湯與鸡丹田火 高多皆有景象 那一人 梯 舐 滅識 福 精 經 神含 百 絳宮 分 藥質 脉 分歸 六般 運 相 今 見 433 化 水 精力 火 樓 旣 湾 而 返 耳分除 得

車 今。 **大周分無為** 意 凡 氣 火 化 炁 旁。 神 周 在。 聲 似 多。從 育 如 煉 馬 煉 丸 分 疑 成 至 風 雷念太和光明。 嘣 燥 氣 爲 無 終 主。 H 化 化 入 任 息 御 有。 眞意若 被 神 之 分 小周 腻 天 工精具无 今 機以 会 氣 700 明乾 散兔火冷船 胎 歸 天火兔額數易 To the same of the 輔 妙 平 既全分 離 樓 迴 運 天 加 後 成 精 旋 五五 初二三 中 天呼吸 神段 象 冰 分極 眞 神 分 或 分月 息 時 爲 如

龍 HE) 秘 旨

**踵** 原 免 化 為 宗 不 巽 **兀煉成分內境澄** 風落蒂分紅丸丹紅風落蒂分紅丸丹紅 風旣好分 分。 性 火欲化 証分首關之 神 判 身心 存後忘号 煉 如旦清明今先: 完多一 清。 成 形。 混 憑 性 融 多打工 取象兩間 歸命內兮外觀 人以喉兮眞人以 歸眞 作 成し 分。芸 初 精 如花 隨 飛 力 异。 炁 神 机 根 結 默氣 更 合 煉 運

今。似 秘 <del></del>子陰 旨 明靈 於地兮陽 化平形 五七 坎見 陰魔

歸 有8 先 神 胎 逢 花果開結兮二關出於足神無馳耗兮夜不 九天一 炁兮生機清太煉虚合道賦 西候 從 丹兮嬰兒漸 澤 是o 内。損之 兮真炁方完火庫於戌分火候忘形。 粘。 旣 又損分。 耗兮夜不思昏火候成功兮如無若又損兮天曜同清炁從先天兮此時 因 就太極 胎 結 本。一种 先 **兮** 炁 息 其 初還兮無極之 成的 胎已定分萬物眞精時 形的 象 若 元至 中学 多っ 陽 靜養

义宗正旨

哺為完聚真靈至於三歲分已成妙体隨然無方分天地同條隨念收過分別分別人類命無方分天地同條隨念收過分別人乳配,所不一月霜飛分地底當昇五雲含蓄分。嬰既新極內動分地底當昇五雲含蓄分。嬰既新極內動分地底當昇五雲含蓄分。嬰歌為然為不過神結分百陰潛蹤煉得紅丸 金吼。酥 散一花 炁。為 菓 將 惑 熟。相 圓 魔神 退 巩心 爭 戦 神 平乾 加 分 炁 絕 相 定成。 奪 神 凌。 九週期以門 分。 如 擬 嬰一分。九 霊 性 分。 哪特 兒風 聚 耀。内 化一分。 象 雷 脫 作 不 至

八八

干百化身。 題 命之 迄成功層 按七章廣大精 合符節 呼 全功 有裒 備 精 悉 直與天 吸一往一復悉本天地 次 而集之 天 心 如 井然 仙之 體 是 機密 驗 者 若 有 正 微包埽 I 合造 法 甚 餘 夫 網 年 次 眼 屬 在 始 第 慽 藏 化 綱 事 盡 也 有 切 同 兩 無義 自 特 條 游 得 五九 相 其 然 不 惜 自 揣 即 紊洵 之 眞諦 散 人 證 愚 手 搜 功 昧 見 性 羣 閉 無

門 秘 旨 光緒十一年 精 並 私 進黽勉不 敬 非 刻 矜 嵗 免 此 廣 心作意於其間也大道眞傳不 而成筆下錯 1 徇覧果 能 謹 敢 跋 猛 自 誤 化 勇

0

文山遯叟蕭天石主編道藏精華第二集之三

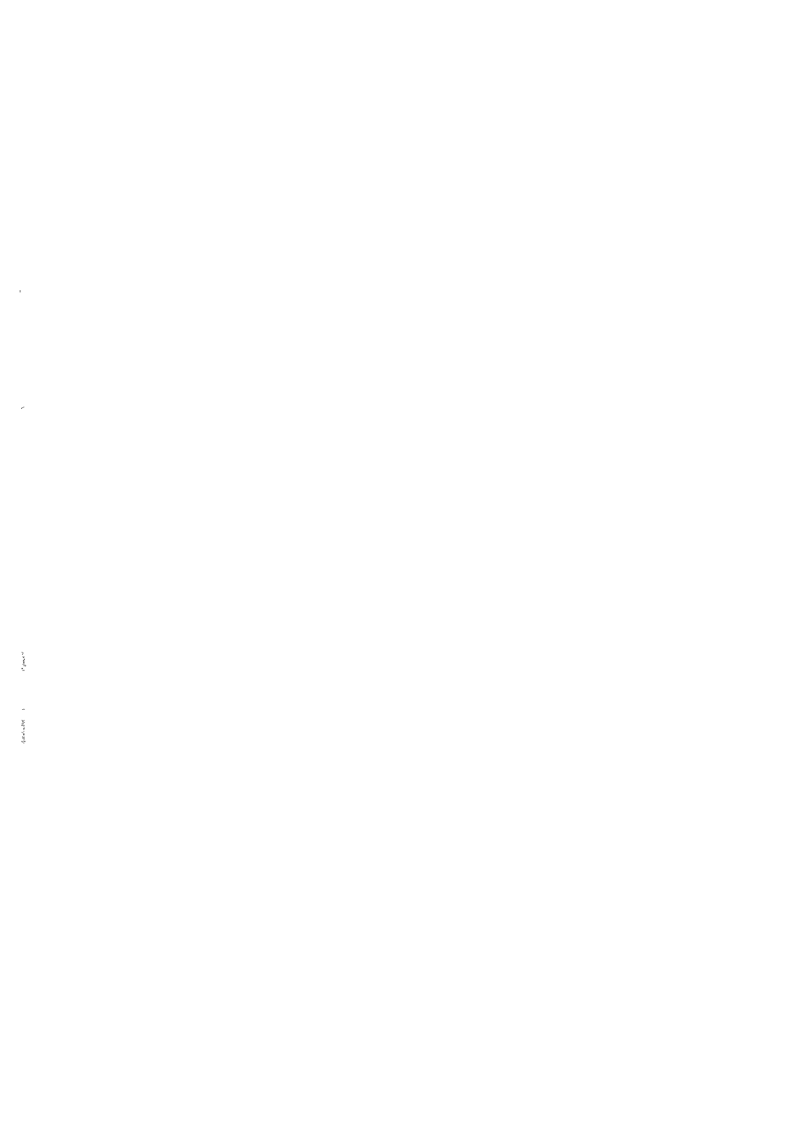
省

門

語

奥

自由出版社印行



#### **道門語要序**

從來道本天然無有動靜終始人欲無事於心必先無心於事 修道清靜無為隨地隨時皆是不用習靜觀空自然止其所止 念不出總持門心要在腔子裏自古三教聖人訣惟此而已矣 元吉黃 裳著

勉强亦歸自然妙入無爲之理道門語要刊成聊序其事如此 天地原自至寬何惡亦何所喜雖云有作有爲成始成終靡底 善惡都英思量有甚人欲天理如鏡之光無鏡來則應之而已 本來妙覺圓明何事修己克己猶目本自光明難夾些微芥子

明畢 大道 箇太 微竟 裁法 中枢 守乾中造自大自元原 正坤道化然道有由道 許昌此 弘萬 玄無 卓人一 仁泉 機極 修紀中 德通 在生 丁八化 统生 主陰 商表工 在生 宰陽 年承不 玄不 執相 関風與 黃息 坤濟 八萬四 覆妙 只道 月有方 載無 一斯 融同 中窮 該成

#### 道門語要

### 探性命之原

哉性乎。蔑以加矣。而要非命則性 無由見是性也命也可合而不可分者也夫人自父 無動靜而命有動靜未有命時而性之理長懸 天壤旣有命後而性之理已具人身大 之間者也然性本無迹而命微有迹性無生滅而命有生滅 性無始終而命有始終性 易有太極是生兩儀太極者性也兩儀者命也名雖有二實則性爲之主。流行於陰陽 母搆精之始一點靈 光藏於胞胎之內先天元性化為離之陰汞先天元命化爲坎之 陽鉛是 謂元氣自此一水一火一升一降神炁交而心腎具溫養久而胎嬰成由是脫 雕母腹獨闢乾坤雖有形質之拘不如先天一炁然而不識不如無 作無為其去天地 焉炁則隨之炁一 也不遠所以形體日長智慧日開有不知其然而然者。 迨至二八期完一斤數足不知 返還之術致令習俗之移往往慾心生而貪戀夫聲色侈心起而馳騁夫榮華志一至 一動焉而神則因之於是內縈外擾神馳氣散而性命不保矣學者欲

道門語要

不長孤陰不生之謂也 **獨鐙火之無油其能輝煌也哉總之道原一致功必兼修庶幾不墮於 一邊而有獨陽** 也胡爲末學緇流每每偏於性偏於命竟至終身 無成而尙不知悟耶夫性爲一身之 無理不猶樹木之無根其能向榮也哉而人之修道也必修命以至於了性若無命不 **盧舜真徒事燒丹採藥 則心性未見命亦空存况天之生人也必先有理而後有炁若** 主宰命是一身之運用若不保精裕氣徒事妙覺圓明則身命不存性將焉寄若不滌 **真證聖跨鶴登仙者無非修性以立命而已斷未有修性不鍊命鍊命不修 性各執一** 選先天性命非復後天神氣不可欲固後天神氣非復先天性命不能試觀古今來成 偏而能有成者蓋性爲命根命爲性帶二者雖有先後之不同。而其功斷不容以偏廢

# 論精氣胂之實

鍊之族不墮於一邊矣夫論人之生也先從虛無中一點元 神而墮於胞胎之中是謂 心印經云上藥三品神與炁精是知人身之大藥即人身之大丹也學者於此而次第 **道門語要** 

論精氣神之實義

有即身內之身亦等作幻化之軀不甚經意由此而鍊精必成元精由此而鍊炁必成 不過有欲無欲之分而已學者苟能打破塵緣看空壁網不但身外之物視爲非我固 天精炁神非保後天之精炁神不得其實精炁神三者雖有先後之名實無先後之別。 **元神而後天思慮之神亦不可滅蓋先天者道之體也後天者道之用也人未生時則** 後天交感之精亦不可損鍊炁者必鍊元炁而後天呼必之氣亦不可傷鍊神者必鍊 度者則身命難保矣私欲不除者則天理無存矣趨蹶不常者則神炁多憊矣欲完先 用在體中人既生後則體藏用內若不由用而復體又將何以爲憑藉處,不夫淫慾無 而存以之鍊丹不難矣否亦幻丹而已焉能長存不壞哉雖然鍊精者必先鍊元精而 思慮之神必於色身中尋出先天眞精於何而生先天眞炁自何而動先天眞神自何 成仙之功也要之鍊精者非徒鍊交感之精鍊炁者非徒鍊呼吸之炁鍊神者非徒鍊 生人之道也若返老還童成眞證聖其必鍊精化炁鍊炁化神於以還虛合道此逆而 神生炁炁生精於是十月懷胎三年乳哺合五千四八之數而始成四大一身此順

也至於精盡化炁由是而過關服食溫養大藥此鍊炁化神之事也自此已後則爲面 壁之功還虛之道始由下田而鍊繼則中田而修終由上田而餐所謂三田返復眞生 與功必先垂簾塞兌默默觀照臍下丹田一寸三分之間繼而精生樂產始用河車搬 元炁由此而鍊神必成元神以先天之大樂成先天之大丹不誠易易事哉然而下手 涯者是此修養之路學道人不可不照其理以爲修養之基也。 運將丹田所積之精運而至於周身灌漑久之精盡成炁充周一身此鍊梢化炁之功

則為寂然不動之中其發之於外則為感而遂通之和無有偏倚無有乖戾而所存所 自然昭昭靈靈無時無處而不在焉性者何卽太虛中虛無湛寂之妙張子云太和所 者然後靜而存之動而察之於以施之萬事萬物無一時或遠乎至善人之深造有得。 凡人欲見真性必先於靜定中尋出端倪實實知得吾心之內有一眞湛寂光明不昧 謂道者是其體則有仁義體智之性其用則有惻隱羞惡辭讓是非之情其存之於內 見性量之大 門 91î.

或外者特爲人私欲間之一身之內且爲胡越何況國家天下民物島有不隔絕者乎。 靜能知其性之眞。自無一時一物之有礙蓋性中原來 包天地瓦古今統人物而無有 自美惡者自惡而己毫無容心於其際是以心普萬物而無心情順萬物而無情有語 發俱見性量之宏微而德慧智術發謀出慮之初顯而視聽言動衣服飲食之末,其接 無所逆因物付 物隨綠就綠物有變而已無變事有窮而已無窮有如明鏡當空美者 人也則有親親仁民之度其處物也則有鳥獸草术咸若之懷總之無內無外無動無 是以君子之學於事之未至也廓然而大公及事之已來也隨機而順應前無所迎後 拳拳服膺極之造次**顧**沛而不違斯心與理融理與心浹打成一片了無內外人已之 逐於動以爲行如此縱有所見亦是旋得旋失又安館合內外平物我等動靜人已而 分雖然其詣豈易言哉蓋嘗曠觀古今閱歷人情無一不外重而內輕朝朝爲已營私 大天下莫能載語小天下莫能破之量爲非然者拘於一偏之學或務於靜以爲修或 一之者哉此聖實存心養性之功學者於無動無靜時尋得出有動有靜之根本於以 見性量之大 六七

有入而亂我之眞此其人果安在耶惟望後學者第一先尋得者箇物事無實亦無虛。 如此存其虚明廣大之體涵養深純於以措諸天下後世而胥宜矣總之性無涯際無 只貪聲色貨利以求一身一家之安無有知性之最重天下無有加乎其上者即或知 時往往一發之後不復見矣。良以如心而出無所計較是爲真性一到轉念之間則種 可捉摸若要知性之眞其靜也只是一箇空洞無邊惺惺不昧之象其動也卽孟子所 而不後。佛氏所謂過去心未來心現在心三心永滅人我相眾生相壽者相四相皆空。 無聲亦無臭靜而存之動而察之隨事隨物而虛以待之順以應之未事而不先已事 **真際如孟子所謂居廣居而行大道得志與民由之不得志獨行其道極之富貴貧賤** 之亦皆摹仿依稀或靜處有而動處無或一念起而一念滅無有的的確確尋出一點 種利害好惡之心生遂爲汨沒而不見所以孔子云再思可矣末學者流於靜中之養。 謂今人乍見孺子將入於并皆有怵惕惻隱之心是但人奠不有性性亦奠不有發之 威武有不淫不移不屈之概如此拓開心胸獨高眼界一任天下是非警惡賢愚總無

言立命之要

鲜有能至於道也此千聖的的心傳爲學人第一要著務要由一念之仁充而至於塞 由未明性中之度量實有包羅宇宙而無有出吾性分之外者若不於此而悟徹了明。 天寒地由一事之善積而至於亙古亙今覺天下萬古無一事一物不在懷抱之中如 亦嘗洞見本原渾淪無際每於持身接物之時不免打成兩橛不能合動靜而一致良

### 言立命之要

此實實見得又何事修丹鍊汞爲哉

無依無性則命無主二者是二而一也人能明得性命之源則一切情僞之私知覺之 運皆是命中之障於以修其後天炁息之命而還乎先天元炁之命庶不墮於實有亦 得長生不老亦不過守尸之鬼其究也必至生生世世流浪於愛河慾海而無有窮期。 吾道言性命雙修雖分性命爲一其質則一而已性是命之根命是性之帶無命則性 易日天地絪縕萬物化醇男女媾精萬物化生人受天地之元端未知是否炁以成性。 不墮於虛無而於真仙之道得矣否則徒養後天血氣之命而不知先天虛無之命縱

則有陰陽之分其質與天地父母仍然一般無二若一息未至即必死矣。夫天地之氣。 平文云萬籟風初起千山月乍圓急須行政令便可運周天學人必守中之候以調養 起念不動名日鍊神鍊神則元精溶溶元氣浩浩元神躍躍矣若猶未也必先寡慾以 乃可長生又日心不動名日鍊精鍊精則虎嘯風生身不動名日鍊炁鍊炁則龍吟雲 必絪縕於其中而後生人生物於無窮若但云升上降下而已則是天地之氣雖交而 天之元炁。未有不墮於一偏之學者古云後天呼吸起微風引起眞人造化功旨哉言 **然自不散矣形神俱妙與道合真則神自不擾矣若非由後天之精炁神以默會乎先** 養精寡言以養炁少思以養神。迨至還精補腦則精自不洩矣心息相依忘言守中則 必由呼吸之息以復夫太和之元炁其道維何無搖爾精無勞爾形無俾爾思慮營營。 而已則是人身之炁雖交而仍不能合而爲一也此亦何由成萬古不壞之身哉學者 仍分而為二也人身之炁亦必絪縕於其中而後生男育女於不息若只云呼出吸入 受父母之精炁以立命由是一開一闔一屈一伸十月胎圓生身下地獨闢乾坤之界。 河門翻要

言立命之要

世有淸淨而修者鍊性不鍊命及其成功則性復先天而命亦歸夫太極彼獨修命者。 然之事又有鍊法身而不講色身。詎知父母未生以前此氣在於空中。杳無形色可擬。 心生凡機息而眞機見也吾觀世之學道者多有鍊色身不鍊法身縱得長生亦是偶 候古云這回大死今方活又云若要人不死除非死過人由此思之無非凡心死而道 半點作爲之迹而究無一物一事之不能作爲到此境也方算得大丈夫功成道立之 功應可還玉液之丹。而成不死之身矣再用鍊虛一著必至如如不動惺惺長明渾無 陰符於中用卯酉沐浴之法則丹鉛現象有六種效驗然後行五龍捧聖七日過關之 乎丹田久之特生藥產神完炁足由此而行八百抽添之數三百六十之爻進陽火退 俱足此又何待於命功為哉若是色身不健體質多虧不先從命功下手縱能造到極 恐不能有此神效也雖然亦視乎各人之體爲何如耳如色身毫無虧損精炁神三者 及天地旣生以後此炁在於身中實有端倪可據而況旣得人身則渾然元氣陷於氣 質之中。苟不先保凡身則先天元炁從何而見此二者皆未窺全體大用之學矣或日

七

惚離奇,一切虛而不實皆由未能踏質無以爲凌虛之境也後有學者其必由粗以及 處亦是一點陰炁無有陽光故古有修性不修命者雖能調神出殼遊行四表究皆恍

精自有以返無庶不 為孤修寂鍊也

計較於是乃用收攝之法。上升於丹田土釜之中以目上視以意上提稍稍用意久之 也總要不著慾念纔是水源之清稍觸慾念則濁學者審此陽物之勃舉果係無慾念 地忽然陽物大舉此即精生藥產之明效也道德經云未知牝牡之合而峻作精之至 之中久之眞炁冲足其內也心神開泰其外也氣息悠揚或夜臥或晝眠不論何時何 漏之驅神炁消散欲得精生藥產難矣。法在以眼默鼻以鼻對丹田將神收攝於祖竅 故已久生男育女已多此工斷不可少夫以破體不完精神尪贏不用守中工夫則破 鍊丹之道在身體素壯精神無虧之人則不須守中一切工夫若在四十五十應酬世 詳守中採取之義

外陽縮盡外囊收盡然後溫溫鉛鼎須以有意無意行之微微觀照而已然此多在夜

亦且不能而況成仙證聖乎此不知精之義也學者必先於打坐時凝神調息調息凝 眞凡必要有此凡精而後眞精有賴苟無凡精則炁息奄奄朝不慮夕雖以應酬事故。 謂乎人自有眞精這箇粗精原是生生不已又何必區區於外精之固為耶詎知精無 間酣眠之時切不可食眠不起致使陽動而生淫心起淫事以傷損乎眞精焉可矣或 不可過長過短致令大藥不生蓋過長則有水寒之患過短則有火熱之弊二者皆爲 炤於丹田或數息或不數息總要百無存想萬虛潛消順呼吸之來往聽炁息之自然。 巳老到底想爲箇甚麼人。今日應做些甚麼事於此桑楡晚景還不知猛修急鍊快快 神將一切眾身為家恩愛牽纏念頭一齊掃卻務必立起志向整頓精神我如今年華 身之纍也其法惟以神光下炤則先天一點乾金自乾坤交媾之後沈於水底伏而不 回頭吾恐日月逝矣歲不我與到頭追悔無及嗟何如哉能如此自勸自勉以離火下 起神火一逼則水蒸金沸自然出現於祖竅之中若不起而盤坐則陽物一舉活子時 來轉眼之閒必生淫慾縱無其事亦必出乎其位而化成後天之精其勢不可挽回矣。

此採一回有一回功古仙云積得一分精便得一分力積得十分炁便得十分力此較 升舉以為患於一身也更要知得眞陽之生自然而至不由計較於是引之歸爐就鼎 候必有慾念以雜乎其中此等不清之水源雖不可用採取然亦不可聽其搖動而不 收攝勢必浸淫積累仍化後天之精也此守中初步之功為學者之急務焉若論吾道 平時之靜炤,其得力爲倍也特患人不肯猛省起坐而忽爾過之這就可惜況乎不用 微微升提務要外陽外囊收縮盡淨應可以生真炁焉苟陰陽不交而有陽物勃舉之 不可用此學者下手之初務要明覺之心剛果之力一覺便起一起即坐用一點眞意 又稱作須片刻工夫自然精歸於鼎身如壁立意如寒灰有恍恍惚惚杳杳冥冥景況。 已有耗吾一身之精此當用存理過慾之功以窒塞之切不可認爲眞陽發生而妄用 時覺得蘇輭如綿美快無比有如春日融和熟睡方醒又如新沐者之體泰新浴者之 始終只是一中始也守有形之中以鍊精而化炁終而守無形之中以鍊虚而合道此 若未知陽未舉而妄用升提之法則變微無可採陽已舉而不用提掇之法則樂老而 三門語要

運小周天之法

**猛息返於虛無一竅之中而不生精生炁者乎故古云其炁油然滄然自許精生藥產** 意質有何天何地無人無我之概覺一身之內外無處非中無時非中斯可以語念丹 土釜而炁液不由此而生也耶試觀金石之上以口鼻之息嗅之必生成水珠焉有將 然不出乎丹田之中。而況以目光下炤以心意下引直將狂猿烈馬拴鎖則炁息歸於 神無所依勢必泛泛然如野鳥之無歸故必以數息爲初學之功。 原址 然較釋氏之, 大成之候焉學者切勿視守中之法爲粗功亦勿以數息之法爲難事要之心無所係。 身安飄飄然如鳥之沖舉似魚之游翔任天下萬事萬物無一不愜於其心不稱於其 數牟尼若為有所歸宿爲夫釋氏之數牟尼其神攝在於外外之言。此雖拘於數息。

運小周天之法

流通於一身之中。此可知鍊精化炁之說爲不虛矣。

必用守中工夫直從河車搬運下手然吾觀世之人幼年塵情正熾恩愛難割雖體無 前言守中溫養一法是為鈍根漏體之初功若能精氣神三寶無虧有如童體則又不

享福不了。亦無非苦惱之場。而兄乎貧賤憂戚種種拂意之事難除哉故爾一心问道。 純心定之人或不至於此極然不目暗耳鳴必至心煩意亂切不可輕意亂動也必也 肺癰腸癰單腹鼓脹之病在腎不是滑遺精血就生楊梅腎癰等證不一總之無水行 未靜不能不有凝滯倘或血氣爲雜妄所窒在背則生背疽在頭則生腦癰在肺則生 微陽初動非真陽也只可以目引之而上升以意引之而歸壺不可遠轉河車者轉河 乎祖竅之中,久之自有眞陽發現以運用河車之功,行進退之法若但外陽勃舉則是 穴息住規中會三姓於一堂合五行而歸一無非將外之五根內之五靈從前爲氣質 獨修先天之性無奈命已垂危性將何依吾道所以言守中之一候只是教人神凝炁 虧欠而性又難純。迨至中晚之年始因廛事一切磨鍊方知人生世上縱然榮華富貴。 車則一身骨節之間精血未充遂以意運氣勢必燒灼一身精血爲害不小而況心意 所拘物欲所蔽放而營之於外有以耗吾之精血者從此而斂之於內滿副精神純純 火水愈灼枯而火愈炎烈,其勢有不能遏者此邪火焚身之患學者所當戒也縱有性

來運行毫不相違自知識甫開私欲介之思慮撓之遂不能順天之自然運行於一身 乎孩提之初焉然不可不知子進陽火午退陰符卯酉沐浴之法自審眞陽發現果係 斯時也只須以微微引之一順呼吸之常恰與天地合度則絪縕之氣自然養胎結丹。 亂不有過長之病。即有過短之憂而眞精不能歸於中黃正位色身又安能長久耶於 之內所以必先收斂身心整齊嚴肅將內外五官百骸蟲藏於丹田之中迨至心純氣 壯其必丹田炁突始能開闢展竅不須多用氣力引之上升而下降也況人身血氣本 其屬實其氣沖沖絕非脆陽顯露然後行河車搬運之法尤要知得真陽之炁至剛至 丹田有溫暖之氣沖沖直上。自臍至眉目之閒一路皆有日光晃發如此至再至三審 靜而精足。自然周身灌溉運用不窮若不以意攝之上升下降又恐心有所雜炁有所 無他由規中少著一點意思將此眞陽之炁從內腎偷過下橋由尾閭夾脊雙關上玉 而成不老之身吾道所謂返老還童者不是本來所無只是因其所有而利道之以還 直至泥丸之宮引至印堂下至重樓粹宮然後送歸丹田溫之養之烹之鍊之丹自

道門蹈要

運小周天之法

七小

粹如曹還陽不五旬而大丹成言百日者舉其大概也卽云河車者亦舉其大概如此。 結矣雖然周天之數亦豈漫無度哉又豈死死執著乎度哉總之一日之間一年之內 或行三五週天再久之或行十五週天如此大 斃將產河車將停之候也然亦必有六 至亥爲六陰時亦必於每時數至二十四度然卯酉二時是沐浴之時除卻二時不數 皆有十二時辰自子至巳爲六陽時必於每時數至三十六度合得三百十六數自午 有震雷之聲如此方可停火。而行七日過關大周天之工夫此所謂龍虎交而黃芽產。 不可已矣於此又須以有意無意行之此所謂卯沐浴也退符之際以陽炁引歸土釜 作萬亦不能成丹故進陽火之時其陽尙嫩迨至寅位已將一百之數勢必陽氣勃勃 小河車之事也又謂百日築基以成不老之丹者此也然果能心性工夫從前養得純 還得周天三百之數所以謂之小周天河車者此也然始也一夜或行一二週天久之。 在智者神而明之以行乎自然之度得矣夫爲常人言不能不拘其度數恐其無知妄 種效驗方可停工目有金光鼻有抽搐耳有風生腦後有驚鳴丹田有火珠之耀腹中

道門 語 要

行大周天之功

純用真意於午前午後之際其陽不盛迨至酉位則陽之歸還必極又必純任自然以 竅不閉炁不團聚不能變化而成六種之神效此的的口傳心授學者照此行持勿忘 以知其精盡化氣哉外陽收縮盡淨精竅知其已閉若有一分精未化必其陽不收其 運之此所謂卯酉沐浴也又火生於寅不可不知火墓戊此中皆有微意吾亦不敢一 口盡洩有志修士自家揣度其眞諦可也小河車之功如此然亦鍊精化炁之候顧何

# 行大周天之功

勿助斯道得矣。

用河車之時其必外無所著內無所染身如槁木意若寒灰萬緣頓息五蘊皆空如此 化足保形色之軀丹經所謂水府求玄二候得丹者是也當此百日築基鍊精化炁運 不能歸根復命惟借渾然之炁收攝吾身之炁使之純就範圍合而爲一久之精生炁 之元炁蓋人之炁原自具足特爲知識甫開之時氣質錮蔽物欲交攻其炁因之散亂。 吾前言鍊精化炁行小周天之功。亦本人身之所有者返而鍊之於一身以還夫本來

七九

浩浩似湖生滔滔汨汨。直周流乎一身之內勢有不能遏者於是乃用鍊炁化神之功。 。缺云依法度追魂攝魄憑匠手捉霧拏雲務使神沖氣氣沖形黨蒸百體火鍊鉛鉛鍊 殷勤修鍊不差毫髮水火停勺鉛汞配合龍虎不相爭鬭龜蛇合為一體其始真鉛現 不著於有無久則定歸於大定使汞性之好飛者不飛鍊成一塊紫金霜之色渾無動 小周天之火候有文有武有爻象錙兩可計而大周天之火固非著有亦非頑無始似 汞會合三家功到此時如龍養珠如雞抱卵念念在茲日夜不忘自然見先天一炁混 呈形於是輕輕然舉默默然運微以意而動炁運造化之樞機自然水見火化爲一炁。 進退符火之功。迨至積精累炁之日久築基鍊己之功成其炁油然潝然融融似冰泮。 泉如月之出於庚方只有一線微明其炁尙柔其質尙嫩維時但於鉛門發現時運行 而然有莫知其所以然也古云夜來混沌顕落地萬象森羅總不知此其候矣而要之 合離宮之陰精化成一體有不知神之爲炁炁之爲神者然要非有存想有作爲自然 行七日半過關服食之天機用五龍棒聖之真訣時在神知妙用現前陽光發動大藥

道門語要

重鍊虚之學

添汞迨至大周天功作惟於身前觀照藏其氣息之左旋如此觀照久之鉛性乾汞性 氣質在下田鍊出此先天一點眞鉛此時下田已滿腹如孕婦之狀於是盡抽此鉛以 **蕩所謂肘後飛金精入泥丸抽鉛添汞而成大丹此大周天之法象也夫從前鍊精化** 明累神之事如飽食悶神飢餐傷神久 睡昏神好動亂神多言損神多思撓神多慾耗 魔劫去而沒者此須審得自家心性毫無一點渣滓然後行此大功以還玉被之丹此 生不死而成人仙。但前過關服食之時、炁絕如死若非多培心田廣積善因亦多有為 足則神與氣交融和暢此卻鍊炁化神之徵也功夫到此百脈自停胎息自住可以長 侵亦於廛情未空慾習氣未除如妖狐蛇精為害世 人不少總之欲還玉液之丹必須 自古仙家多有不肯洩露者恐怎奸邪竊效而人第修命寶不修性學縱不受魔纏鬼 自然而運度動而不動靜而不靜至無而含至有至虛而渾至實斯瓊丹不難矣 神種種害神之舉動言語飲食早宜切戒惟有此心中存一靈獨運耳一靈內蘊暖光 內觀鼻息內藏舌華內蓄四肢運動而有常一心返照而清淨始焉勉强以支持久之

八一

## 重鍊處之學

精已盡化成鉛由是以鉛鍊汞周圍包裹堅固不洩鉛汞打 成一片融會一團久之有 陽神出現。由絳宮而上至泥丸突然神光晃發。直沖霄漢霎時間遊行五湖四海九州 萬國有莫知其所以妙然必其人未修命時先將心地源頭十分透徹覺得吾人未生 廣大之炁浩然充塞於古今到此十月胎圓一點陽神發現上出於天壤之間方可任 是夢幻泡影不能長存如此高著眼孔獨關心胸不但視物為外物即身亦視爲幻身。 身外之物有如嬌妻美妾良玉精金與夫一切粉華美麗都是緣之外起縱或有之亦 之 如性地 本是 圓明 清空原無一物及至身生人世皆是一念之為所以結成形質況 其遊行自如逍遙物外若從前本無性功單從命宮修起而鍊成陽神者此時一出即 **您常覺我清淨了靈虛無妙覺之性眞與天地同其終始至此已造純熟之域而高明** 前言绿炁化神是移鎚换鼎於中田以鍊雕中真陰昔人所謂離宮修定是也斯時也。 惟有中間一點眞常湛寂乃是我不生不滅萬古長存之身果外不染一塵內不雜

進門語要

明修鍊之序

能合而為一則不可輕於放出也雖然萬物皆有象惟虛無象萬物皆有名惟虛無名

此方是還處之說若猶未知吾神卽太虛之臟太虛之虛亦卽吾神之盧神與虛尙不 莊子所謂蝶化周周化蝶不知蝶爲周周爲蝶是二是一渾渾淪淪無可以破其際者。 有也至此再安神鑓復立神鼎直將已成之陽神途歸於泥丸八景之宮時時溫養若 的把得牢不可遽自歡喜時將陽神放出在外縱一無所患然亦馳逐於外不能爲我 此從前無性功者尤必再修再鍊內培心地外積陰功將本來一點圓明之性務認得 出仙階必登豈知因念而生被魔而劫其爲害非淺鮮也夫人功修藥此景界不知受 其害須知一念之起墮入於馬腹牛胎轉生人世亦未可知不知者以爲此人陽神已 無不可以動其心不速收回吾恐一念之差遂為魔魅奪其魂魄而不復返即使不遭 有若無以鍊還虛一著尤必將先所鍊之元神化爲島有渾不知神之爲虛虛之爲神。 了幾多風霜幾多磨練而始得身外有身只因未能鍊朧不免為患豈不可惜工夫至 必速速收回蓋以性地未明塵情未斷一見可欲必喜歡一見可懼必心怖七情六欲。

議也學者修鍊到此即可與大覺如來同登法座矣有此境界了此因緣即遷神出舍。 爲仙也耶學道者務必敦倫紀修陰騭以廣性中之事民同胞而物同與以充性中之 得大羅天以其人孤修寂鍊忍心害理天上神仙、無有此種人材又安肯許之同列而 至於廣大無邊之塊而況無功無德漫道不成仙子即或有成亦參不得大覺仙上不 也雖然但每日閒靜坐全不理人閒事務不管世上憂勞則亦未能充其本然之姓以 之時,性地未了悟者鮮不爲他奪魄褫魂而去此鍊戲一著所以爲修道人不可少者 化女人身或化為惡厲狀或變成房廊屋字。金玉綾羅種種功名富貴神仙兵馬到此 怨未能消滅者若未昭昭明明超然於塵世之外了然於生死之關即不障魔爲崇或 換形脫殼。而用金液大還之功亦不受魔纏鬼侵焉不然人生曠劫以來豈無前仇夙 而實天地之大四海之遙無一民一物一草一木之不包羅於庫中此其所以不可思 量多天地贊化育以建性中之功如此應可以配天地而立極又何思仙之不成也哉

明修鍊之序

能如此之人自古神仙亦寥寥無幾何況凡人果能精氣完全心性洞徹直達無上涅 前言修鍊之路徑由粗及精由有還無工夫一層深一層無輘躐失次顚倒不倫之語 之則有三等合之皆爲先天一點眞陽如鍊精化炁不 是別有箇精別有箇炁只是將 租生質無虧則又如人之未離家庭回頭卽到學念卽還此又不可拘乎法之先後也。 由其遠處一步一步踏實歸來未 有不由其遠而遂可以升堂入室也若其人靈根夙 維未一時邁造其巔層層次次親歷其境亦有 不可違者如人行路旣已離家日遠必 槃吾寧不羨慕其人無如三代以下如此其選者殊難也總之無粗 非精無有非無分 且將古人一切譬喻雖未盡行掃去卻亦未似古人之多隱語而不直言指陳也學者 免於滅亡故必從此中鍊出者一點眞鉛再加猛烹急鍛火分文武法行進退沐浴溫 而要屬後天炁質不可以證無上菩提蓋以純雜相參清濁居中即能功至十分終不 人固有之情本來之炁汩沒於聲色貨利之場者。斂而歸之於丹田以邁童稱之真體。 養務合鉛鍊汞表成丹果圖按此即抽 明鍊己之功 毒锅纯化母非除拌锅即除即隔之太汞鉛壶汞乾而大丹或實乃抽 坎中之

復吾父母媾精之初神系疑成一團之象渾渾淪淪兀兀騰騰雖有形色究無思維功有中之其無具者祖師云初必其外之心左心左性見而大事母即此也養成嬰兒以而介立失是為無中之其有年與再進亦左歸於無極而性與失是為養成嬰兒以 門日熾左道愈多彼以分門別戶各執一說以營議吾道不得已再三惡命乃飭吾著 **恐出無分散者可比也故必再加精進之功薰蒸之力將此有形有色之胎嬰鍊而至** 中道而立以躋乎仙聖之門也吾今傳此要道並非倉卒與工造次妄動實因目下旁 者先吾恐雜凱無倫混淆失次無論其不能入道即入道也不墮於此即落於彼不能 其卒也必至踏空頑無旣知先後合一之功性命雙修之學或躐等較節先者後而後 特炁不知先天之神化其究也必成兀坐枯禪若但言先天之神化不修後天之精氣 無一絲半粒之可捉摸操修至此由太極之蒂歸於無極之眞矣不然或但執後天之 聞摶之不得以爲非有即機動神隨直充塞乎宇宙而無閒以爲不無則虚極靜篤實 於神化之妙不知有悉亦不知有神以還未生以前一點虛無元炁視之不見驗之不 **夫到此已造塔九層然終屬後天之眞陽迥非先天一炁其大無外其小無內入無稽** 

#### 明鍊已之功

養之法以練己而築基若非滌慮洗心忘情絕念懲忿窒慾去邪存誠又烏能水火停 定哉又如真陽發生採此坎中之真鉛以鍊離中之陰汞行予午升降之功運沐浴溫 之丹田以鍊先天一陽若非去游思除妄想掃卻一切塵緣亦安能息息歸根時時入 能空空無為而卽能將鶴登仙也此雖修性而修命亦在其中爲總之性是先天原神。 丸之宮如但謂虛極靜篤無作無爲待其自然而冲於九霄之上吾恐生知上哲亦不 成陽神而沖破天門迨至陽神已出而大丹已還必用神鼎神鑪眞火眞藥團鍊於泥 養蒸蒸鍊成玄黃至寶倘非以無爲之神火有作之真機升之降之烹之鍊之亦不能 勻陰陽交會以成黍米玄珠而長胎育嬰也哉此修命也而修性亦在其中焉至玄牝 性命二字名雖有二實則一也吾道故謂之雙修如守中一節雖說旣散之炁約而歸 相孕丹先成象百日築基之候又必行大周天之功此時惟存神汰慮寡欲清心以溫

遊門語要

分火藥之功用

之分之則二合之則一也學道人不明者箇中消息獨鍊一宗卽非中庸之道而乃旁 曉然於心目之間不待再教而明但先生所謂小周天大周天者到底從何分別數予 禹相授微言准日允執厥中中是撤始徹終之學修道人終身由之而不能證者業已 門左道之流也或謂守中之道先生已詳言之一在身中之中一不在身中之中堯异 命是先天元炁其原皆出於天其實體備於己可分爲二者是爲初學言其大概而要 **媾罷一點落黃庭此時惟有不卽不離勿忘勿助以綿綿密密之神行不二不息之功。** 事若猶未也即不可妄作以招凶也若大周天之道是內藥生而胎婴現所謂陰陽交 純陽祖日一陽初動中宵漏永溫溫鉛鼎光透簾幛是即精生藥產宜行小周河車之 日小周天者是坎雕交媾之火候是外藥產之時也一日十二時但有陽生皆可行之。 昏昏如醉漢悠悠只守洞中春此小周大周之功用各有不同如此可知始於有作終 於無爲迨至無爲而無不爲斯道得矣第學者必先於練己之學純熟然後行此無爲 一日一夜無有問斷可也廣成子云丹鬱河,車休矻矻鶴胎龜息自綿綿張仙云終日

呼吸者雖見為有必歸於無內元息者雖似於無不可著有者强無著有不惟內之元 凶橫麻幾一得永得一成永成而無危途焉此性命之原雙修之道已寫得明明白白。 得的明無怠無荒不緩不急尤要勤修功德多積善事上感神天之降變下化魔障之 之功始無大危險若鍊未到十分其危險不可勝言奏第一要火候分別清楚藥物識 即人身呼吸之息內火候者何卽由呼吸調停之時而天然若有若無之元息要之外 幸而得此真詮也可不勉哉 於性學一個當日仰天大歎連番不絕然後得仙傳授而成一洞眞仙後之學者亦何 綠之結甚矣至於小周大周內藥外藥內火外火略書大概學者於此反隅可以實知 後之學人還有各執一偏或修性不修命或修命不修性各持門戶互相詆毀是無仙 夫未得丹之前。最難得者外火候也既得丹之後又難得者內火候也蓋外火候者何。 其候的確不移者爲自古神仙如張呂等大聖積誠感神如此至再至三方盡命功至 分火藥之功用

分火藥之功用

八九

猶之多雪堅凝牢不可破到春日載陽其氣溫和任他久凝而堅之冰霜鳥有不見睨 者不是別有妙法只是得天地真陽之炁而已至於藥物亦有幾般始而呼吸粗息調 日消者人身之疾無非陰氣凝結而成有此陽炁亦焉有不化者哉吾道所以能卻病 比但見滔滔汩汩絪絪縕縕油然而上升。蒸然而下降一開一閭一往一來適如天運 有天然真火候不須柴炭及吸噓此明內火候也要知火候雖有兩般而其總歸一致。 息無以見即外之呼吸亦不調矣。入藥鏡云天應星地應潮此明外火候也紫陽云自 之不差其度學人有此真陽之火任他外而肢體內而藏腑多年頑殘宿疾眞火一逼。 息運行於周身百節之閒其氣渾浩流轉無有止息無有閒斷徧體蘇輭如綿爽快無 之者渾似醉。由此思之則知內外兩箇呼吸只是一般綿密而已矣。學者果得其中消 不過綿綿密密絪縕之氣而已老子云綿綿若存用之不勤崔公云先天炁後天炁得 陽者剛也健也其性原來至動身中疾病多陽弱陰强積成沉疴痼疾一得眞火之候。 自然化為汗液。從偏身毛竅而出如有不能化者,只是他火力倘微未得真陽之炁蓋

之思慮介之一片陰邪之氣眞金爲其所敬猶之獸炭釐之冰窖之下亦爲陰寒所凝。 回天地元炁收於丹田之中積累日久自然有貨機發動此以呼吸之火鍊出先天一 藥也顧離中之陰何以必待坎中之真陽鼓蓋離屬火非得坎之水則氣息奄奄發爲 逞其聰明才氣之雄又必學仙人河車升降之法引此眞鉛上升於離宮以烹鍊離中 固有之物也自此一陽現象不可任其自浮自沈飛越在外徒用於日用行習之門以 眞火鍛鍊復遠無極愈鍊愈明謂之眞金此身中本來之丹也因人有生以後嗜慾汩 腾而金不起一自陽火一逼自然火蒸水沸而真金浮而上升先天真金藏於水中得 之後一點乾金落於坤之中爻變而成坎坎水性寒非有神光下炤則凝陰冱寒水不 陰汞使之和合一家化爲一體不飛不走久久行持離陰自化真陽自生此即所謂內 而陽不能獨出个爲眞火所灼忽然先天之金自坎歸之所以吾道謂之外藥其實皆 何兄鍊丹純乎法象乾坤。义安有不由自然之道而有作爲之事者爲夫自乾坤交媾 點元炁昔人謂之兒產母即水中生出一點真金是也須知天地之道無非一簡自然 道門 語要 爾人及早修持

七情六欲做出無端怪誕來即無怪誕之作然無水不能卻火則終日終夜發越於外 之金髓而以金水同歸降服離中之火故外藥是坎離交媾而產者內藥是陰陽交會 為此即金丹大藥火化藥熟之候其實皆以清空之一陽而配合陰陽之一陰及其大 亦非別有道也只是陰陽交會之神都從色身中鍊出總不免於重濁夾雜難以飛空 將此陽神重安鑓鼎復立乾坤以陰陽和合之神再升於泥丸之宮以錬成不壞金身。 日發全無眞水以剋之所以發越盡而死矣若此修鍊始也以神火下炤而鍊出坎中 而育者質皆陽中求陰陰中求陽陰陽配合而成者也至此而人仙之事備矣由是再 必先明修鍊之原始不爲盲修瞎鍊妄作胡爲以招觸也此自來仙師未肯輕洩者吾 成只是天然自有之元炁究之何有何無吾再申其說日處任自然而已矣夫人為事。 之上空祠一竅之中由是以無息之息不神之神由有象而鍊至無象有爲而鍊至無 走電馭霧跨霞以上升於虛空之界久而不墮故又必以將此有象陽神復升於清虛 一毫不能收斂有如水火同居勢必燒盡而後已世人之所以不得長生者只是心神

# 个為天下後世洩之。尚其珍重爲可。

### 融人及早修持

此生矣又安能蘊諮內而成大丹也哉古云神 歸者氣自伏此學人修鍊之不可少者 名比象以隱藏玄中之奧學者於此遵循不怠修鍊無差雖不能躋於金仙之列。亦可 非明藥就範圍而用火溫養也野戰無非明藥初生而用火採取也名目不一要皆借 灣至於鼎鱸無非此色身也琴劍 無非明去欲存理玄牝無非明真機自動也守城無 卻病延年永享人閒福籌焉總之始終離不得鍊心一步工夫亦始終離不得積功一 為神之輔不先團神則炁浮遊在外不能凝聚於一身勢必日散日消而疾病死喪從 而始有今日之遇也否則終不得遇遇之亦當面錯過且疑信相參不能出信心而有 段因緣夫人得入此門。幸聞眞訣不墮旁門不入外道不知幾生勤修陰騭廣積道緣。 古人築基先明橐籥者團神聚氣之謂也蓋神不團則亂炁不怒則散神爲氣之主炁

道門語要

訓及門語錄

定力也人旣遇此仙緣第一要莫看輕易勤勤修鍊一火鑄成免得另起鑓竈若遇而

此大道今旣生其時又聞其法。幸處無事之秋其間之福澤天之所予者至矣於此不 年名世挺生之數雖屢生修得有大善結得有道緣時候未至仙聖不臨則亦不能聞 因其所修而畀之非閻羅所能爲人造命也吾勸學者不聞道則已一得聞道不造其 家翁,挑難解粉,捐資成美轉世或爲貴宦子如此良因不一無非自作自受天神不過 難或爲國教民雖不得爲神轉世必生帝王身又有矜孤恤寡敬老憐貧轉世則爲富 要皆天神論功陞賞以為憑非徒修鍊工夫可自主持者其次則生前一志凝神死為 年以成人仙鎮炁化神歸根復命以成地仙鎮神還虛調神出殼以成天仙仙有幾等。 極力造成又待何時哉況功善有大小故造就有高卑不得一樣如鍊精化炁卻病延 不修修而不動吾訟善緣消而孼緣來轉瞬即不能再逢矣而况乎時非大劫應五百 身且良辰不再樂事不常恐過此以後無有好辰好會若不急急修持恐過此以往千 極而不已如或有怠心厭心轉而思我今幸遇仙傳此身不向今生度更向何生度此 靈壇法主生前聰明正直慈惠死爲社稷神祇再次則大修功德廣種福田或捐軀赴

苦心人天不負有志者事竟成至於其中機密之處雖未盡傳宣然所爭不過些子之 壯其用功也不思無精力焉務要自家時具一覺炤之心猛省之力常常持守不失庶 必不免神炁多散降之太下。又不免昏沈欲睡。若不知升久必降降極必升在上不免 不得真傳特患得真傳而不實用其力也後之學者其亦傳予言而知所奮哉。 心神目如電焉有奉道勤修之士爲天神特加鍾愛起心動念能無聞乎人莫患道之 間如果內修性命外積功善無有怠志自有天神指受蓋人間私語天聞若雷暗室虧 劫難逢浪流於滔滔滾滾之世欲翻身跳出就難乎其難矣如此猛省自然神清而炁 始而以意降入丹田繼而以意由尾閭上至泥丸再由泥丸而降至土釜之中此一呼 火起病生在下不免火逼走洩其為患有不可勝言者如一呼一吸亦有箇升降在內 生等通時打坐習靜,升降之法。還未到恰好處。夫升降雖是粗功。卻亦有法,升之太上。 吸之升降然而三百六十周天運用河車之法亦無不準諸此始也金沈水府陷而 訓及門語錄

訓及門語錄

不起不得不用武火以逼之至逼之升,又不可太爲用意其必輕輕舉微微運若有意。 春夏發揚。生育萬物者是也到此境地不可再為升提,升提則神炁散漫而無歸勢不 者無意即孟子所謂勿忌勿助是也到得神炁上升斯時也眼空世界量並乾坤此即 至耗盡而不已故道家有降下之法降即 藏也所謂藏心於淵台炁於漠將一切眼耳 即吾道之睡法,生等於睡時,亦能到此境地否如 未到此不須別處尋討者箇消息但 或醒不拘總要 知得睡炁不睡心方能不昏沈放縱孔子所謂寢不尸者是世人每解 鼻舌身意盡入於玄玄一竅 之中此即秋冬退藏歸根復命者是如此藏之久久或睡 將阿平日有急事時一想此時雖睡。此心不能放下故一觸便覺如此一悟自知睡體 人睡體不睡神,其炁息不粗其心神常覺如無聲響則已一有聲響無不昭昭靈靈此 孔子腰不尸。但以為捐足縮首不似死尸之象其實非也世人一睡如死每喚不醒至 未能具得一番驚覺者設一箇法子其實心造其微則又不必拘拘於此也至藏此心 不睡神之法矣總之只是打起精神提撕喚醒不令一念稍寬即是然此不過爲爾等

太和如此方算鍊丹若一有不齊即不成丹有如夫婦交媾將一身四體,五官百骸之 生等務將外之炁與內之炁會成一團上下左右攢做一處此卽是三花聚頂五炁歸 不相謀生等打坐則外之炁不調內之炁不靜上之炁不降下之炁不升所謂坎離不 不必專賣予陽炁之生必須先從事此靜養。迨至精盈氣盛而後眞陽發生其勢有不 即或有之亦是幻象非真陽生也又云藏之深深方能達之亹亹生等此時眞陽未充。 於冥漢之中虛無之窟久之自有一陽來復之機若是無歸宿則亦安能有陽生之候。 元斯時離中 真精與坎中元炁中閒用一點眞息以媒妁之是卽三家合一。渾成一團 交者是,开田兩邊之炁义如兩扇交開。一撞而來又復一撞而去所謂龍虎不交者是。 審定其中消息或當升或當降不差毫釐斯無火熱水寒之患矣及到歸藏時候則有 與天一晝一夜即 悟其微矣須知一息有升降,一周天亦有升降在爾等善學者自己 可遇者否則無秋多之藏又安能爲春夏之發耶要之升降之道觀諸一年春夏秋多。 三花飛頂。五炁朝元和合五行攢簇四象之景苟未到其間則上離下坎左肝右肺各

道門語炎

減及門語

他人之惑如今人心日壞世俗日非皆由大道不明以至斯極也若欲挽回世道教正 破漏之軀不得不從事於修命造命之學以先固其精神然後方有大智慧以燭道大 不互相排擠。而刺刺不休也果能如此見明即一切旁門小術亦無惡於志也但爾等 窗消息則視三教聖人設法各有不同要皆歸於一道否則執此爲是斥彼爲非未有 求諸內而責諸外務要爲農者同乎士爲士者同乎商則又萬難齊矣生等旣明得者 耳缺鼻獨足獨手者皆由父母媾精時有一處不聚者也生等欲修鍊大丹變出百千 神炁無不聚積於丹田。由是而生男育女胎能無一不具著一有不到即有所缺如缺 人心非將大道明明道破直直說出萬不能將澆滿之世界變而成淳厚之風俗焉但 精神以任道大力量以扶道以下學上達之基須自家明明確確會得其真方能不受 必區區於一定也惟天理良心是吾人生生之本固有之良無論何人皆少不得若不 自結矣尤要知得消有一定法無一定猶之士農工商各務一業皆可以養身保家不 萬億化身其必先聚精會神將一身元炁盡包羅於玄玄一竅之中自然不求丹而丹

勵及門語

道何有哉。 仙佛垂醬儘多究其指出本源扶破性命之旨者寥寥無幾此豈諸仙眾聖之不務本 **兄最上上乘之道哉惟生等能明三教同源内外合一之旨故爲師奉命前來大洩天** 差足語此外此但知修命不解修性亦有但知修性不解修命此皆落於一邊其於中 門弟子儘多然能明得性原又能知道命帶必從踏實下手而不落於頑空者惟生等 命雙修雖日修命性在其中亮岩修命無性則所謂先天一味大藥又從何而有哉吾 而逐末哉。良由斯世斯人酒蔽日深、沈溺日人,即語之以下學猶覺不能親切有味何 機以爲天下告焉。此下手之功不過了命之學。未可邈語於了性之功然要知吾道性 勵及門語

凡一切飲食衣服日用營爲皆須出乎羣衆之中不與庸流爲伍不然心欲仙聖而所 生等欲爲上等之人必行上等之事欲行上等之事必先存上等之心立上等之志學 作所為究無異於凡夫莫說不知道妙即使知之亦是口頭禪耳又何益於身心也哉

以入聖乎此可知學道之人雖日不出夫天理人情之外然而庸衆之所好我必不好。 **光夫學仙道者是超几入聖請試 思之所謂超凡者我何以超凡乎所謂入聖者我何** 則一心向道一心營外猶之一足在苦海之中一 足插彼岸之上如此且前且卻終不 以仁道爲己任不怕艱難險阻我總猛力撐持努力渡過方算打破愁城跳出苦海否 為出世之神仙 也乎,生等既具此願力以後還要苦修苦練第一以忍讓為先於人所 之靈鬼耳而光夫不返庸眾之事為而入聖之堂與其所鍊之藥亦非眞藥所鍊之火 反概不儕於流俗方可爲出類拔萃之大丈夫如但心慕聖人之道。而不志聖人之志。 不能忍者我必忍之人所不讓者我必讓之由是拋其世外鼓我一往無前之量一心 亦非真火無真火真藥即欲成就凡丹以卻病而延年亦不可得又何能超然物外而 行聖人之行日徒與世往來鬧世馳逐縱使得火得藥。亦任修得非非相亦不過五通 庸衆之所惡我必不惡庸衆之所不爲我必爲之庸衆之所爲我必不爲如此事事自 能到灑然油然地位吾勸生等其於 大道不知則已知之必儘力而行其於世欲不明

道門語要

形呼吸有形無形必假有形者而始生也始生本改革的生命從之一之呼吸似有似 **精盈氣滿方有一陽來復之象雕然氣之長也非長呼吸之氣乃長先天元炁元炁無** 此所以下手之初欲其陽生智長必先積精累氣如生得一 渾渾然一如童子。未知牝牡之道忽而峻作方是真精若稍雜慾念則水源不清不可 天之火則藥欲火盛藥反隨火而耗散且用火不善還有許多疾患在此然精方初生。 斯時不用周天之火但一升提收回中官待至陽物收縮,有如童子之狀足矣者起周 華已老精血枯涸驟欲得藥勢有不能其必法行守中。守中旣久微陽初動是爲精生。 行入見大道而悅出見粉華而亦悅不能一刀兩斷安有異精眞藥之產也哉夫人年 即已明之必撒手而去不要拖泥帶水以自遏其修持而自阻其行蹤也況夫理欲並 或知而不採與不知而隨其所舉轉眼之閒氣必化成精而由熟路趣走向外而洩矣。 用矣况精之初生,其炁尙微斯時僅有暖氣其實無精若任其外陽勃舉、久而不收亦 分精即採得一分炁久之

附錄

無出入往來微微而無聲臭若外之呼吸猶然粗大了無調停之候則元炁必爲呼吸

之氣所撓不能自主隨其升降而耗散於一身血肉之間欲其凝聚而爲藥成丹不可 得矣至於用火有呼吸之火有元炁之火有元神之火呼吸之火能化穀精之氣而生 丹田即是離中之陰火此際亦要不卽不離勿忘勿助方合自然之道若過急過緩皆 **尤執厥中也他如元炁之火即是離中之陰火、坎宮之陽火,其始與工則以眼光下炤** 不可著一惰慢之氣惰慢則元炁無以團聚又安能有藥成丹此所以書云惟精惟 不可著一躁暴之性躁暴則元炁爲其所傷古人所以教人下手與功必將塵境看空 火只是調其呼吸之息待呼吸一調元炁自見此間消息務要認得明白辨得的確切 元炁元炁之火能化呼吸之息而生元神元神之火能化元炁之火而成大丹始而用 轉瞬間即化爲後天淫慾而隨熟路而走矣此中切不可忽也總之火有文武有沐浴 又是坎中之陽火出來行事然而坎中之陽火躁急學者切切提防早爲收攝不然一 不能逼出水中之金到後水中之金為離中之火逼出於是外陽自動丹田自媛此時 不要與之爭論壓勞看破不要動輒仗才仗氣至於一切非禮非義之事更無論矣尤

道之士不能悟得此中玄妙也生等務於外息調停審內炁之升降於此辨認明白而 溫養第一要用火無火不著一用之之象斯爲得之學者尤要以外息之調停靜觀內 自吸而降外之呼吸一吸而入則內之元炁自呼而升、箇中消息非明師不能知非有 襄之消息方可得藥還开然又何必觀內之眞息哉外之呼吸一呼而出則內之元炁

自解妙悟以下附錄

丹藥不難成矣此爲修士第一訣竅聞者其勿輕視爲可。

而謂他人能解乎然幻由人生老僧何以能解一語以是不解之解且是眞解且是妙 有眼界遂有意識有意識即有罣礙而恐怖顚倒夢想相因而生我心自動我不自解。

性本不生滅何期自性本自具足何期自性本不動搖何期自性能生萬法識得此心 說金剛經至應無所住而生其心句六祖言下大悟乃言何期自性本自清淨何期自 解解此則色相皆空不生不滅不垢不淨、依然後我先天所謂無智亦無得也昔五祖

也。也。必為國家不泥方所本無所生云云於以知悟道不在多言情凡夫之聞妙諦而不好,妙為國家不泥方所本無所生云云於以知悟道不在多言情凡夫之聞妙諦而不好,

#### 了了子自記

學道何須要出家清心寡欲過年華。一切營謀都不管誰知我在學瓜瓜學得瓜瓜卻 也住崑崙頂上聚三華和氣一團胎結就後來生簡怪娃娃罵聲老漢不公道養得兒

其竅者少恆心祇言凡夫修不到。

子學强盜羣仙會上獻蟠桃偷箇回來哈哈笑我笑世人頗好道好道未必知其竅知子學强盜羣仙會上獻蟠桃偷箇回來哈哈笑我笑世人頗好道好道未必知其竅知

#### 有感而作

古聖修眞修在裏璞玉渾金同一體達者原多濟物心天涯歷盡無知己異於人者在

幾希世俗何能辨是非那些者箇誰能問識得他時身已飛我亦平常苦勸人勸人修

鍊反遭順廢心貪戀如春夢欲問何時喚得醒。回心向善便回頭翻身蹤入渡入舟猛

力撐持登彼岸大劫臨時我不憂。

## 夜閒悟道忽笑作此以記之

悟透禪機我好笑其閒頗得玄中妙。誰知大道本尋常可惜世人知不到圓陽道士眞

遊戲訪道拋官如敝屣八年失偶夢孤棲。夜涼鐵枕寒鴛被。

台仙子溫柔壻洞房不知天和地性情交感命共齊眉渾渾淪淪那時纔見你真心恍 看容顏白了髭鬚論年華猶餘生意我勸你早覓黃婆娶箇嬌妻男下女顚倒坎離天

恍惚惚纔見你真意這道情是你們初步仙梯。

此篇文內有覓黃婆娶箇嬌妻男下女溫柔壻等皆是比喻

#### 李西月

棄之跳出天地外。上士圓通之。自由還自在。 昂藏六尺軀籠絡三千界人號臭皮葉我稱香口袋借假好修真漫把色身壞癡人欲

道門語要終

 $\mathcal{E}$ 

10六

黄

文山遯叟蕭天石主編道藏精華第二集之三

庭

要

道

自由出

版社

印行



靜坐工夫步驟

第一步:行補身漏法

得却病延年之果

二、極力遏止雜念 、誠意存下於丹田

四、不可過於着意

三、用目內視下丹田

五、不見效驗不止

六、不可强調呼吸,須 一任其自然。

七、不可著意,亦不可無意

八、無念無思

、囘誠去雜

酱 娗 要 逍

再檢點誠意

第二步:行換身法 成長生不死之果

、緊閉陽關、不使陽氣外洩

二、緊閉穀道 ,不使陽氣外洩

三、意導陽氣 ,使通過尾間 第一關

四、返誠於下丹田,以生化共氣 0

五、再意導陽氣,通過尾閭

六、意導陽氣,使通過夾脊關 第二關

、仍返誠於下丹田,以待氣通

八、再意導之

L

九、意引陽氣,便通過玉枕關 第三關

二 十 仍返誠於下丹田 ,以待其機

二一、引陽氣,抵於黃庭 ð

二二、一意綿綿,永存不散

二三、片刻不可弛放誠意。

二四、誠意寂照中下二田,以補胎氣之不足第三步:行出神法 成脫胎之果

二五、已至出神期之現象

二六、移神上田,設想由泥丸宮,上昇空際。

二八、陽神一出,隨即收囘,以收養育之功。二七、如不能出時,仍返照中下田,以待其機。

二九、再行調神出殼。

三十、日日訓練,存神上旧。

三二、陽神出遊,逐步由近加遠三一、抱道潛默,謹愼涵養。

第四步:行還處法 成與處合真之果

黄庭要道

玄宗正旨

三三、仍當靜坐,無偏無倚。

三四、漸而專待一片清虛,與太空冥合

三五、漸而眞與處無冥合

三六、直至無可虛無,方至其極。

第一步:行補身漏法——得却病延年之果

軀殼 漸久 情慾之思。一與婦 已漏之精 不求自得 ,遂有人形。由一歲至十六歲,陽氣充足,丹田氣滿。 有時氣到陽關, 外腎感發 既如 。風 ,則身體所生之精液, 多由此竅遺漏,(精液一去, 元氣隨之)故成爲敗絮其 甲)補身之理: 人在母胎,以靈性一點,受母體氣血生育 雨摧残 上述 ,此爲修眞中之第一步也 ,再行補足,及至精滿氣足 ,於是補身之法尙焉。 其法行於旣漏之身,將所漏之竅 ,寒暑凌逼 人交合,於是十餘年之元陽,遂至遺漏。此漏旣開, 最難復閉 ,疾病感染, 喪亡漸至,此人之所以不能長生也。 需補身之 0 ,補功已畢,即神爽體健,百病不侵,延年益壽, ,十月胎足,分離母體 ,復行塞閉,並將 為為 へ,即有 中之

使心 辭坐 凡 有 旨 丹 外腎暴學 **次將誠意存於下** 以 靜坐 |弛 (注意 , H 是即 點誠意 り皆非 氣不 堅心 上之要道 三也 ,第一要注 時 2 得自 做去 ,不 道也 意 補 ;但不可過於着意 卽 , 湯之談 已复 存於下丹田 然 っ往往 , 宜 可過於着 ,不見效驗不止,五也; 初學靜坐 順 一(注意 重精氣 丹田 行其 , (注意) • 再 速 生 , 注意 時不能 ~ 收誠 意  $\overline{\phantom{a}}$ 物之規道,此亦天理自然 , 凡爲旣漏之身,情慾一 0 , , 不使外洩,乃能補得身體,故靜 也 但能常將誠意存於下丹田,呼吸之氣,自能 須設想一 意於下丹田 不偏不倚 )宜再檢點誠意, 亦不可一時無意 0 做到 ,只下丹田時時有知覺卽已 極力遏止雜念 , 不妨漸 切皆「無 ,無念無思,方合於靜坐之道,八也 , 則雜念自滅矣 漸而來 , 一也 」,即自己身體 則其像自消矣 七也 動 為 ,呼吸自然不勻 則 (注意 0 0 造化之機 身中 **清意即落於「有** 用 O 九 坐時 精氣 , H **分**十 ,有 四 也 内 也 0 亦 视 , , , 時 也 非人故欲如此 , 有 卽 C 先須定其姿勢(再詳 随情愁直 雑念 0 所謂 不自覺其「 但不 時 初入 忽見人 初學靜 <u>\_</u> 忽起 漸 可强 坐時 , 深漸 0 無意即落於「 奔陽關 囘 /物花草 坐 , 初習靜 調 光 , 有一 也 勻, 六也 是 呼吸 卽 返 ,時間以 卽 0 抱 照 , 於是 定此 學習 坐 及及 惟 ,

漸而胸中熱液下降下丹田,漸而下田溫暖, 血液,由背後起,過玉枕,上田,明堂,鵲橋,重樓,達於黃庭 所以成效有遲有速也。 三月之人 亦無不可 半點鐘至 , c 即可將補身功夫完滿。(注意)惟因身體有强弱之不同, 行法有得當與否, 點鐘爲宜 功純則效速,功少則效緩,自擇可也,古人靜坐 O **静坐一月之久,即覺心氣不靜,呼吸自和,漸而下丹田** 靜坐日久,以一點鐘至兩點鐘爲宜 漸而震動 ,傅及全身,滢於四肢, 漸而督脈 0 每日以子午卯酉四次 若不覺其苦,再延長時間 、微覺震 動 ,約

氣足體 玉液盆溢 於下田。 )。漸而下田異常溫熱, 而內腎如腸煎,睾丸通過熱氣 此係血液流 輕 ,目明 ,漸而腦後震響,漸而血脈暢通, 漸而外腎不舉,漸而陽關緊閉, 復返童身, ( 意存則氣血來朝,意散則氣血分散。 耳聰 ,通與陽精過關入黃庭事不同, 要明白心領。 漸而全身血液 ,百病不侵,延年之果得矣 靜坐日 ,漸而目前發光如電 久,方能使全身氣血 0 ,能隨意聚 河加 聽命 華池 如意

# 第二步:行換身法——以成長生不死之果

甲)換身之理: 迨至精氣滿足,下田眞陽之氣, 必自尋道路,延注他方,故起下

督任衝三脈,漸漸分潤全身,灌溉百骸, 於是身體之陽氣漸增 田 ,循下鹄橋,入尾閭,透三關, 經上田,至明堂,渡上鵲橋,下重樓, ,陰氣漸浅 • 抵負庭,經循 近者大七月

遠川 九十月 ,即可陽氣充滿全體 , 肌肉發生光澤,神清食減 ,逢至大定 Q

之體,於以成矣。 丹經所謂過關服食者,正此事也。 惟以尚非不壤之體,因其仍爲有形 ,有壤之可能性也。 欲求永遠冤却輪迥 此時之身體 乙)換身之訣 ,氣爲陽氣,血爲陽液, 骨內爲陽質,風雨不能侵,寒暑不能入, 長生 · 補身巳畢,是時一團陽氣 ,當於此第二步完畢,再遊第三步工程而後可。 、聚滿下田, 畫夜溫煖如陽春之日,丹

道既閉 濑足,丹田不能容納,其如火珠之氣, 即而他方尋覓竅道,上衝則有心臟壓迫, 不得伸 張,於是下奔陽開 經謂之大樂,是爲外丹。 有此情况,仍宜照舊靜坐,不可略有欣喜成效之念。 及至陽氣 爲陽氣所經之舊道, 因陽關一開,精氣外洩,已久不經髩閆穴, 做此穴久塞矣。)然有 **冯州既**閉 ,則衝至尾閻穴外。 此時當以意引導之,使其通過尾閻關,此十三也。(尾閭本 ,則衝過下鵲橋,轉奔谷道。 此時宜緊閉谷道 ,直衝外腎,外腎即有感觸。 此時宜緊閉陽關,不使外洩 ,免洩其氣,此十二也。 因谷 , 此十一也

页庭要道

此十五 上丹田 ,否則 紅充 此團熱氣,經明堂,過上鵲橋, 由口之左右谷,直下重樓,抵於黃庭 時火候(功)不足,(誠意如火,一心意所到, 即是火,丹經之火候, 即誠意之作用也 慎黄庭爲服食。)當另改坐功, 與前不能同矣。 皆爲危險之境 此所謂第三關也。此時仍以意引之, 通過,此乃第二關,此十六也。 能通則過之,否則,仍返誠意於下田, 照舊靜坐 生化其氣,此十四也。 )陽氣不充,行至尾間, 力不能通,可不必强其過,仍返誠意於下丹田 ,此十七也。再以意引導之,此十八也。 旣過夾脊,此團熱氣, 也。一 ,仍返誠意於下田,以待其機, 仍照前二關法行之,此二十也。 三關旣通 、则堂 ,卽舜吳孔爲通氣之所 ,以訖黄庭, ,注意!注意! ) 由下丹田、 陽關、下鹘橘、谷道、 尾閭、夾脊 >次或數次,必有通過之期,及至通過尾間,此團熱力,又至夾脊關,仍求 特氣機再動,如火珠之勢,又至尾閭,仍以意引導,使其通過, 爲任督兩脈全通,過關服食之功已畢。〈丹經所謂陽氣下重 , 陽氣有時由此洩漏,故上鹊橋之左右, 下鵲橋之前後 使其通過玉枕,而入上田,此十九也。 ( 至此爲行大周天火候之時期矣。) 靜 , 則又行至玉枕關 此二 , 照舊 能通 也 、玉枕 - 。 (陽 ,再引 **川過之** 一,以待 ,

說也。 浙而體發異香,漸而不冷不熱, 漸而無睡眠, 漸而靜中氣停,遂至大定。此為換身工夫 為補身換身交替時期。 過關服食之後,卽當時時存意,使元陽祖炁, 時時發生 坐之法 此二二也。不特靜坐之時如是,即行走、飮食、 ,待陽氣佈滿全身。 分入支脈,由支脈分入全身, 散,陽氣卽不發。亦如爐鼎資水 丹經 , 以過關服食爲主要關鍵,至此大道已得其半, 是時只宜一意綿綿,永存不散, 有日 :「水怕乾(水指精氣)火怕寒(火指誠意)」,此二三也。 肌肉筋骨,皆已變化,自然不食不肌,不飮不渴, 漸而 日日灌溉滋補 ,火旺則氣旺 ,則身中之陰氣,時時減少, 陽氣日 ,火滅則氣無。 睡以之時,片刻不可弛放誠意 以誠意喩火,非妄立之 厭棄世味 。 因誠意 過開 **,由總脈** 見充盈 服 ,

第三步:行出神法——以成脫胎之果。

認識自巳 氣,即內丹也。 甲)出神之理:換身工夫旣畢, 卽能絕食入定,入定之時, 。然此陽神 内丹者,亦即陽神,是所謂「眞吾」者也。 見此一物,方爲見性 ,係由祖炁養成。 身中祖炁亦長養陽神。 亦如婦人之氣血長養嬰兒 明明朝朝只有 一,方爲 一團性

黄蜓要道

散則 **情形相似。** 垛巳得, 大事已成(丈六金身)。上不受陰陽造化之作弄,下不受刀兵水火之災危。 飛 以求亳無遺憾 昇可至九天之上, 瞬息可行萬里之遙,光華與日月並明 成氣 。嬰兒出生,陽神出殼,皆自然之理也。 迨至陽神一出,是爲第三步功夫已至 ,榊通廣大,變化莫測矣。然猶有第四步功夫。不可不於百尺竿頭,再進一步, 不過嬰兒在女人胎中長成人形,是爲順生;陽神在男人身中長成仙體 ,壽命與太空同久, 聚則成 , 是爲 形

,

**榊之不足,此二十四也。** 不能使之出於體外, 是以出神時期,仍以誠意一點返照中下二田,使陽氣發生, 以補胎 空一片,呼吸皆停之期也。 是當調神出殼,勿久羈於體中,亦即是長養完畢, 須要出穀 即當移神上田, 不全 ) 坐巾忽有 ,此實自然之事, (乙)出神之訣:換身功夫已畢,精氣充滿全體,得至大定時期。大定者,即是虛 如雾花形像,紛紛飛舞於目前,即是出神時期至矣,此二十五也 **数想自己由泥丸宫上升空際,此二十六也** 故不必顧慮其不出殼,亦不必謀其出殼。 蓋陽神不純,無論何法》 胎神氣足,明明朗期 ,如月在中天《但有一毫混濁 0 經屢屢散想與意導之,能出 ,即是胎 此時

三十也 此地步 十步,卽行收囘,由近而遠, 日漸爲之,無失迷之患,此三十二也。 慎涵養,此三十一也。 即陽神出殼,起初亦不可遠。 先出一二步,卽行收囘 圃 神乃得練達 ,此二十九也。 仍宜施行養育之功,故陽神一出, 隨即收囘,此二十八也。 收囘之後,再行調神 則出 **,救濟**一 引, 0 ,方爲功成名就, 無輪迥之苦,永作無上之眞人矣。 • **人之自可出神。陽神已出, 是郎身外有身,名之曰法身,萬刧不懷之體也** 如不能出,仍宜返照中下二田,再候其機,此二十七也。 陽神出體之後,即有許多神通,萬不可因此欣喜,外露光芒,宜抱道潛默 切 。 縱橫行千萬里,亦無慮矣。 ,以積功德,以大光前程 日日如此訓練,久之卽得自用;但此時靜坐之功, 惟存神上田而已 此後或隱居名山,行九年面壁之功,或混俗世 雖然,出陽神不可就此飛昇 機致一到,仍如法以 如此 訓練三年,陽 ,再出 ,此 出殼 ,謹

第四步:行還虛之法——以成與虛無合眞之果。

甲) 還虛之理:陽神養成, 性命即爲了當,無生死之患 修綵至此,如停止不前

黄 庭 要 道

空合體 體,吾體卽是太空。 遠在顧炁界外,造極「虛無原始 悟空一個筋斗, 种之後,除乳哺三年,尚須九年面壁。 務使氣性全消,而與太空合體, 真至太空即爲吾 有形之物 **,**是未盡其道也 0 佛法廣大無邊,老子在三十三天之上,皆喻「道」之極也。 吾人修真 ,自更精粹; 然猶有氣性,僅限於祖炁界內 打了十萬八千里,仍不出如來佛掌中也。 0 陽神之爲物,係人之靈性與祖悉所合成者也,雖爲氣體 」,方爲至矣盡矣。 不然,是即孫 ,不能超入虛無之境 , , 而 較一切 與原 ,當於出 が始真

也。 點之靈存於上田 峉,係以法造成,爲時太遠。 其往日之習性,恐難絕滅,卽有不壞之身, 倘無不遷之性 本性,本性合於處無, 靈體精純,則又在「顧炁」之上矣。行道至此, 謂之無上之上 是了命而未盡性也。 ,專持一片清虛與太空冥合,此三十四也。 漸而太空亦無,虞與虛無冥合, 此三十五 虚之又虚,無之又無,無無直至無可虛無,方至其極 (乙)還虛之訣:陽神旣出體矣, 修練之事已畢。其實不然, 凡由靜坐而至出陽神 , 無偏無倚,允執厥中,此三十三也。 漸而「中」亦不執,「法」亦無 故於出神之後,仍當靜坐 0 此時之坐法,體態仍舊 ,此三十六也。 是時虛無即 ,惟持陽神一

# 附錄道語部位圖釋

上丹田 明堂 正枕關 重接 體內虛線為 任殿 0 智服 英胜 夾青闢の 前任 尾関間や 谷道 三脈之起止

後督 中衝

一九

**道語名詞小釋** 

黃

庭

戛

道

道 三田 ,靜坐雖是清靜無爲之事實, 、三關 以、三脈 、二橋、明堂 、重樓、陽關、谷道, 莊子所謂無爲無不爲此,靜中大有作用, 非稿木死灰之 湧池、皆血液、精氣、 流通之竅

比。

一、上田:卽泥丸宮,腦之府也。

二、中田:卽肺下胸間也。

三、下田:即臍下也,

四、尾閭:在背後脊柱之尾端。

六、玉枕:在腦之後。
五、夾脊:在脊柱之中間。

七、任脈:爲前身之總脈,起下齒,終丹田。

九、衝脈:爲身中之總脈,起舌尖,終下田。 一十八、督脈:爲後身之總脈,起下丹田,終上齒。 一

十、上(協)橋:卽兩鼻孔之間也

0

十二、明堂:在兩眉之間。

十一、下(鵲)橋:即陽關谷道之間也

0

十三、重模:在咽喉之段。

十四、陽關:外腎之精道。

十五、谷道:肛門之口。

十六、湧泉:兩脚之底。

十七、華池:舌下也。

十八、黄庭:腹中也。

## 補身呼吸導引法

**意用在上丹田,少頃,移用到下丹田,** 再放下至海底,要意用分明, 導之以氣,旣

、吸進時,舌如平時,一邊吸一邊以意導引氣,由谷道經背部三關, 出時 ,舌尖向上 ,一邊呼,一邊以意導引氣, 由下唇經前腹下鵲橋趨止谷道 直越上鵲橋 11.15

如是 ,由 後而 前,呼吸導引九次。既已

三、以意引至海底一點,置於下丹田,以意養之。 ( 靜坐時概可行之。 )

心意所止,即是「火 」。不必切切於火

候也。

說明:此爲行呼吸導引,每靜坐行九次(久 之純熟自然)繼之,行下丹田守護法

蚩 庭 要 遒

心意所止



玄

文山遯叟蕭天石主編道藏精華第二集之三

宗

要

日日

自由出版社印

行

#### 玄宗要旨

#### 艸廬隨筆

### 文山遯叟

玄宗大道,要在以「天人一貫」「神人一化」之旨, 修之於己而行之於天下;

凡入望超聖入神邊事,亦卽是煉凡入聖,煉聖入神邊事,切不可以等閒視之也

第,亦即爲道學之工夫次第;無參悟與思辦以前一段工夫,即從事修道,直等盲修瞎煉 此從上聖眞, 莫不千轍同途也。「博學、審問、愼思、明辨、篤行」, 爲聖學之工夫次 其必撞將磕壁無疑 **大學道必先信道,信道而後參道, 參道而後悟道, 悟道而後修道,修道而後證道。** 0

心,具大誠心,發大勇猛心,繼之以太精進心,持之以大恆久心,五心俱發, 生死以之 不能聞道,其生其死,直與禽獸等耳; 惟道非易聞易學易修易得者, 故學道首宜起大信 方能有成。不然遐凝即沮,半途而凌。「掘井九仭,而不及泉,獨廢井也」。爲道亦然。 孔子曰:「朝聞道, 夕死可也」!以孔子之尘,猶競競焉於聞道,况凡夫乎? 人而 玄宗絕非以長生爲專務,亦非以靜坐爲專務。 世人每以學道旨在長生, 長生旨在靜

玄宗要旨

坐 ,靜 坐旨在煉丹 ( ) 煉丹即以求長生不死為唯一法門。 誤己誤人,誤盡天下後世子弟,

莫此爲甚。

轉乾坤;飄然世外,如日行空;方能超人一等。不然,即能冲舉,亦屬俗仙耳 業,第一要能修絕代之學,養不世之才; 可經論天下而不經論天下, 可旋轉乾坤而 軌 ·範,實爲今日學人不可偶卸仔肩者。 切不可徒以誦經打坐,參玄煉丹爲能事。 糟將絕之道,存將亡之統; 傳不傳之學,立不立之德;以 上繼千聖血脈,下開 神 不旋 仙 萬世

自是自見者,不可學道;自高自傲者 ,不可求道;自自信自恃者,不可問道 ;自大

自足者,不可问道。

可悟道 不可成道; 衆生知見 • 有始 無終 心迷性亂,不可證道;不離生死,不可得道 ,不可入道;畏漸喜頓 ,不可緣道;一爆十寒,不可爲道 , 不 可修道;枯坐冥想 ; 保命戀命 ,不可見道; 泥文執義 ,不可希道; 守鉛執汞 ,不

格; 不離在勇猛,而難在堅久;不難在悟解,而難在超脫 學道不難在才氣 ,而難在志趣; 不難在識量,而 難在 眼孔;不難在學問,而難在品

假修爲;惜昧者多而悟者寡耳。「日用尋常皆是道, 舉手投足盡通玄」。 現前一念心性 遠人」,斯言得之。 然,老子云:「吾言甚易知,甚易行」,豈欺我哉! ,不在內外中間 玄宗最上一乘大道,實最淺近簡易; 人人本自具足,不假外求; 人人皆自圓成,不 ,諸相皆妄,萬有全空,當體即得。 其故以道爲最高深最玄奧,以自炫炫人自欺欺人者,道之賊也。不 孔子云:「道不遠人, 人之爲道而

之所以爲人,而日合於天之所以爲天; 則其小日去,而其大日增; 至其極也,終自與天 致 地同大,與日月合明,與宇宙同壽,與萬物爲一。 如斯又有何彼此爾我之可分哉 地不限隔人 0 枝葉容有 玄宗之正統大道; 實亦即儒家堯舜禹湯文武周公孔子歷聖心傅之一貫大道; 初無二 ,人自限隔天地」 分歧,根株則實一本。 若自立門臟,强分彼此,則自小人矣 。 吾人如能修人心以合天心,修人道以合天道; 日 0 宋儒 去其人 調

以生 斯言其龍也 **,侯王得一以爲天下貞」** 夫 道 。又日 一而已矣,豈有多哉!老子曰:「道生一,一生二,二生三, 三生萬物 :「天得一以清, 地得一 。 斯言其功也。故修道貴乎守一。 守一則可化萬生萬成萬 以寧,神得一以靈,谷得一以盆 ,萬 物得

玄宗要旨

二六

母, ?斯時,一亦不立;一旣不立,從何守起?有如窮鼠囓鐵杵,全無入處矣 而務教人以守一者, 在予人以下手工夫之方便法門耳: 試問一未生之前,一在何處 道自在其中矣 。若自本自根言之。 則守其子,不如守其母。 然從古師眞不教人守其

百門」。此一指點,眞是菩薩心腸。 母一而子萬,能拾其子而求其母,則得道矣 恍兮惚兮其若無。 不可以知知,不可以識識,不可以言語說,不可以文字傳。 一落詮解 爲天下母。 吾不知其名,强字之曰逍,强名之曰大」。 夫道之爲物,篘兮冥兮其若虚, ,便失眞常 從上聖師曰:「逍法三千六百門, 人人各執一 苗根,誰知些子玄開竅, 不在三千六 老子言道曰:「有物混成,先天地生。 寂兮事兮,獨立而不改, 周行而不殆,可以 故老子亦祇强字之日道。 吾人修道,切不可執道,道本無道 ,有何可執!

合,其大無外;卷之則退藏於密,其小無內。 無乎不在,無乎不存,無乎不化, 而又不 可見,不可聞 ,則外乎彼者卽非道矣;此皆誣也。 老子曰:「道可道,非常道」。 道體至虛至無,無形無象無迹無方所。 ,不可執,亦不可指。 若指此而日遒,則外乎此者卽非道矣; 執彼而日道 離文字語言,不着一字,不落一歲,方可得眞常之 放之則彌六

於人間耳。 故求道者,切不可執言執義執指。務須不落文字語言內,直會先天未設前 。故道也者,不可說,不可說; 凡可說者非道也。 古之人仍不死於言者,在示糟粕 0

能爲此,又是何等高遠,何等超脫!

落於有 則見月 道者 相。道本無相亦無義, 立名則有相有義,離名則相冺義亦冺。 有名則小,無名則大。說 可以名道 , 老子曰:「名可名,非常名」。 天下萬事萬物,均各有名, 好以名名;執名以求道, 猶執指以求月,不可得矣;背道而馳,愈求愈遠。 雕指 ,亦不落於無 , 離名則 O 道紙形相 見道 ,不着於相,亦不淆於空;則自與道合體矣。 С ,無終始, 無內外;不可說,當亦不可名。 示非所示 ,求所示 ,則必離示,此不二之理也 凡可名者則 强爲之立名 0 鄉名相宗義 非常名 ,便滯義生 ,不 ; 不

無我相 矣 一切差别相,皆生於有分別心。 若以道觀之,則賞皆一也 0 無名相之見 ,無人相 **央富貴貧賤** ,則無分別心。 ,無物相,無衆生相; 無我執,無人執 ,壽天生死,苦樂好憎,善惡是非,毀譽得失, 無分別心,則天地與我同體,萬物與我爲一矣。 ,無物執 0 故班子曰:「道通爲一」 , 無衆生執 大小多少以及名利等 , 亦 如是則 《無道法

玄

皆趨 世 关色如棄敝屣 人 齊萬不 、皆執 而我避之;凡人之所大欲者,而我皆棄之。 棄帝王如棄糞土,棄萬金如棄草芥,棄 燍 III 以爲大齊 我解之; 世人皆爭而我捨之,世人皆貴而我賤之; 世人皆苦而 D **遺世獨立,無需無求,無識無知;斯爲大通,亦爲入道最吃緊處** ,合萬不同以爲大同。 非有道者 ,其孰能之! 世人皆分而 我安之,世人 我 之,

不緣外, 心滅一 不清一 切處無意無心;則自海闊天空,得大自在矣。 為道之要 切滅 切相 外無相則外不緣內; 。從心下手,此爲 ,不動一切念,不起一切心。 ,在生心卽滅,起念卽絕 內外兩不相緣,則相泯念絕而心不住不生矣。 一斷一切斷,一滅一切滅法 ,着相即破; 使心體湛寂,空空洞洞 於一切處無見無聞,於一 無心則無相,無相則無心。 內無心則內 切處 無思無處 心生 , 莫有 切生 ,於 物物

**吾無身** 我執耳。 心, 破萬相易,破我相難;做萬執易,破我執難。 皆爲道障,宜痛下斬截工夫。 此種斬截工夫,亦卽克己復醴歸仁工夫。 , 故老子曰:「貴大患若身」 吾有 何息 」。孔子亦曰:「毋意!毋必!毋固!毋我!」毋者、禁絕之也。 。 又釋之曰:「吾之所以有大患者,爲吾有身,及 最是為道之大隨礙者, 在有我相我念 而亦以後

者最難。余嘗書→「道在虛無飄渺處,人到無我自通玄」。惟不易做到耳 ţ

川流止 等一切心,皆爲人心之最而爲道心之隨者,最不可有。 謂無心便是道 學道之下手處,最宜克其人心而養其道心。 。我無一 ,無心還隔一重關」是也 切心 ,自得上乘道 0 惟須知無心近道,而非無心即 如名利心,物我心,善恶心 源清則流清 й ,源濁則流濁 佛家所謂 , 得失心等 ・・「英 源塞

道體虛無,故無道可說,無道 『可學,亦無道可修。 不學而知,不修而得,無心而成

方為真知真得真成 爲道不求人知,且宜力避人之知。 ,六知大得大成 0 惟一般而言,廢學與修,則無立脚處矣 陸放翁詩謂:「忠士棲山恨不深 , 人知已是負初

心;不須更說嚴光程,直自巢由錯到今」。 故以道自炫者,便無道矣

爲 日日以利是務;雖能倒背佛藏道典, 亦適足爲佛處道城耳 脁 之膏,而不能行得一字,直與凡夫等耳。 世未有學道學佛學聖人 易曰:『天行健,君子以自强不息』;太道體天行。 為道者亦然, 不重知學而 , 不藉修爲而 可成道成佛成聖人者:學貫天 知不可爲名而 日日以名是務, 人, 加不 口 可爲利而 誦 聖真佛 重修

玄宗要旨

仙學佛學聖人 天道以立人道 。世未有 學道首在 做人做不好,而能成仙佛成聖人者; 此為道佛門中子弟第一藥言 學爲人 ,盡人道以合天道,此爲二大要目。 人亦於天,天人合一, 便超凡人聖矣 ,修仙修佛修尘人。 ,學爲好 入。 三者其名雖異而其旨則同,其文雖異而其道則同。 本 盡人之所以爲人之道 ,即爲學道之基礎; 進而 Ò. 方可學

不合於道者去之。則自存心正矣。 心正則行正,心邪則行邪。 心本無惡,因物感而惡 切不正 去其所以惡者,則自正於中矣 學爲 人,第一要在正心 。何謂正?止於一之謂正。一者,道也。 亦即 0 心為神主,亦為賊王。存心正則一切皆正 0 止於道之謂正。 凡合於道者爲之 , 存心不正 ,則

發明煉心二字 」。 心本虚無湛明,寂然不動。其動者感於物而動。 求復其初心,保其良心, 毋失其本心而巳。心本無心,動則心生。 失,動則 」字工夫 學道 |宜從根本起修, 心爲根本,亦卽宜從心起修。 ,儒家用 · 有善有惡有得亦有差失。 欲使心不爲外動,不爲事遷, 不爲物蔽,佛家用「明 〔「正」字工夫,道家則用「煉」字工夫。 下字不同,用旨則一 心生識生,心滅識滅 不動則無善惡亦無差 ,祇不過 0 總

無心,亦無一切心。 不生不滅;此爲三家用工處。 憍常言「不動心」,言「收放江」。 佛亦嘗言「制心一 ,無事莫辨」。此則更顯得是煉字工夫邊事。 務煉至內心清淨,一念不生;而至一切處 ;心生念生 ,心滅念滅。生於其心,害於其道。 使知不生,一生卽滅; 以至不有不無, 庶乎近道,須知「一念動時皆是火, 萬緣寂遠郎爲春 也也 1

心存道心。此爲修道要着 本心,寂然不動;此心即是道心,亦即天心天理。 去物燃存天理, 去物心存天心,去人 感於物而生其心,此心即是人心,亦即物心物感。 感於物而不生其心, 使其心仍爲

見若 無心。則爲根本妙道矣。 自心之真知不爲物蔽,則意自誠而心自正。 難一一即而窮之也。 岩能外(格)物不入於內, 内工夫。朱子解格物爲「即物窮理」, 孰不知天下之物難盡即,天下之理難盡明。 若必 一一即而窮之, 則知難盡致,意難盡藏,心難盡正矣。 其失在萬事萬物均各具一理,勢 無見 佛家之明心 ,知者無知;如雲行空,如鏡照物,來去無礙; 有來去如無來去, ,是自明其心,乃內不緣外工夫。 即物交於心而能寂然不動 儒家之格物,是外格其物, 若祗而能格(外) ,交岩無交, 適有心時適 乃外不入

物萬理 年有限 過而不存;交而不感,應而不動; 如是,則名利也,榮辱也,貧富也,貴賤也, 大小多 之,則是「慧風掃蕩障雲盡,心月孤圓朗中天」而自明矣。 少也,壽夭生死也,衆人皆二之者, 而我皆一之,一之則無一切差別心, 無一 不生 」,如 **祇是從窮理破執工夫下手,** ,而能同萬不同,齊萬不齊,雖日應萬事萬物而不傷不失矣。 此爲一得一切得工夫。若 ,而應窮之理事與應彼之知見無窮,將何有了時? ,萬事萬執,一理一理窮去 何能「萬緣放下,一念不生」。 主在使外之萬事萬物不入於心,入而不住, 則破了物執有人執,破了人執有我執,破了我執有法執; 萬 , 一執一執破去,則窮不勝窮,破不勝破。 吾人之生 佛家常言「萬緣放下,一念 切好惡心

則能應萬物而不盈不傷。道體至處,心法道,亦虛而已矣 老子曰:「 處其心 」 。 又曰:「 道冲,而用之不盈 」 。 又曰:「心善淵」。蓋心虛

廛不染,一念不生;湛然常寂。澹然常明。 無知見亦無不知見,無中間亦無二邊;無事 大自在;此爲要清。佛言「應無所住而生其心」。 即言心不住一切處,不着一切相 心不滯物 ·心不滯事,心不滯理; 活活潑潑,乾乾淨淨,空空洞洞, 心無一物

得 住於 住亦住 矣 一住 心 ;自心清淨則 ,一切了不可得時 有 ,亦無理法心,無過去心, 無現在心,亦無未來心。 色而 ,住無则不住 。「不依有 不住 合道 於 色 住 於無; 心 而 ,便即大得矣 , 0 住空而 住 斯 ,不依無住而 住法 時欲覓 不住於空 而不住於法 0 自 心 住し ;住 ,亦了不可得 。 以 烫而 ,任道 不住 無所住之心行於天下 m 於染 不住於道 ,自心了不可得, ,住淨而不住 無是一切 0 切無住 i L , , 於淨 刖 則住亦無住 則無住而 , 圳 切亦了不可 住有 自 1生清淨 不自得 う無 illi 不

恰用 心 是無心;無心自 有 0 聖人之常 莊子日 īm 'n, 時 有 , 恰恰 則 近 9 無心 無用 道 至人 以其情順 矣 用 之用 ゥ無用亦無心」 o ; 萬物而無 心岩鏡 無心 恰恰 ģ 情 荆 不將不迎 ,常川恰恰無 0 亦即 無心 程子所謂:「天地之常 , 無情 故能 ,用而 應物 0 吾亦當日 ini 不用,不用而用;有而不有 不傷 ە ب :「 有心常不用 • 永嘉 以其心普萬物 大师 曾云 而無 便 , 恰 树

自 明 誠 中 う謂 庸 日 之教」 : 天命之謂性 0 此爲儒家言性之最精徹處亦最緊要處;此外又常言盡性復性 , 率性之謂道 ,修道之謂教」 0 又曰:「 自誠明 , 訓 之性 道家 ;

,

0

玄

宗

要

旨

常言煉性 跳 ىل، 性 圳 ,佛家 無以 好言 見道 明心見性 ,亦無以見人。 ,三家莫不以此爲修道之首要:下字不同,頃通則一。 此是學道下手處,亦即根本處。 須知從性起修方近 溢

道

,雌了心性道

不成

Ţ

矣」。 之性 能盡物之性。能盡物之性,則可以贊天地之化育。 可以贊天地之化育,則可以與天地參 何等高明 ,再擴而至於盡物之性, 再擴而至於盡天之性,以與天地參。 何等徹底 中庸曰:「惟天下至誠,爲能盡其性。 能盡其性,則能盡人之性。 此爲儒家言「天人一賞」之大本大道。 由天下至誠,以盡己之性,擴 能盡人之性 ,何等條理 而至於盡人 , 則

是性 即可了「時時保此 前爲本體事 易曰:「 君子以洗心退藏於密」。 儒家之言正心,道家之言煉心, 佛家之言明心 ,已發之後性是情。 古眞有言:「未發之前心是性 ,發 m 七情未發之中, 皆中節乃修爲事 中庸謂:「喜怒哀樂未發謂之中,發而皆中節謂之和」 時時全此八識未染之體」,即是修爲下手邊事 ,已發之後性是心」。 其於情與性亦然。 , 故謂中爲天下之大本,和爲天下之達道 。了乎此 未發之前情 0 未發

皆不外此也。

而已矣 問之道無他 ;無所不放 亦殆斧斤之於木也」。 孟子嘗日 。凡此皆爲入道之門,其立脚處三敎莫不同也。 , , 則無所不傷。 故又曰:「存其心,養其性,所以事天也」。 存養者 :「大人者, 不失其赤子之心者也」。又此「 毋失其本心 」。 又謂:「學 求其放心而已矣」。「放其心而不知求,哀哉」!「其所以放其良心者, 放於名,則傷於名;放於利,則傷於利;放於聲色,則傷於聲色 ,無放

性善之大本立,則修道之事,耐求毋失其本心本性 盡人皆可爲聖人 本然, 亦卽保其天心天性,所謂先天本來面目者是。 者盡此;修者修此, 儒家言性善,道佛之旨亦不二, 以性善性無不善;則佛家之盡人皆可爲佛, 人生最高修養境界 ,與道家之盡人皆可爲神仙; 方有所本據,方切合眞理。 , 煉者燥此;參者參此 在儒家爲聖人境界 ,在佛家爲佛陀境界, 在道家爲 ,悟者悟此。 明者明此,見者見此 有失則復其初,務保其心性之 由此可知學道是何等簡捷 性善心亦善, ;正者正此, 神仙境界 儒家之 事 1

三者所標學之名詞不同 ,下手之方法亦容或有異, 而其學以爲人生之最後目標與最後歸

**幺 宗 要 旨** 

#### 行則一。

修神仙 义謂 是即帥仙之修養標準, 務必 守道藏用 儒 事 家訓 :「大而化之之謂聖, 。否則卽名神 、以自隱爲務方可。 性焉安焉之謂 们 亦非神仙矣。 型, 有聖而不可知,充周不可窮之學問與品格 聖而不可知之謂神」 余常謂 復焉執焉之謂賢,發微 :學做神仙,須先學做聖人 0 仙者 不可見 ,山人也 , ,到了**聖賢**境地, 再 充周不 7 以隱遯不用 , 再能遺世獨立 可窮之謂 世爲務 꼐

超世之品格。無品格,學一輩子道,亦難死俗人氣習,無所取也 學道貴先有品格 。不有超世之學問 一,便難具超世之見地;不有超世之見地,便難 立.

眉 保命爲務 呂洞賓、 **黄山谷云:子弟諸病皆可隱,惟俗不可醫。 余謂神仙不讀書,亦是一個俗漢。** 公曾云 今有許多學道修仙者, 好以目不閱書 陳摶、賀元、施肩吾 ··「昔道士侯道華好讀書。或問其愛?答曰天上無凡俗神仙,後果騰擧而去 0 庶不知自古以來 (,米有 、皆本書生。 神仙不讀書 ,口不問學,耳不聞道 宋譙定 。修道須先明道 、維孝聞 · 尹天凡 , , 不明道 專以斷滅知見 、亦皆以儒士得道 ,從何 起 所謂頑 修 ,全形 o 陳 0

仙不如才鬼耳。」故學道之人, 總宜從博學以明道下手。未斷惑之人,則尤然。 否則即

活千歲,又有何用?

以第理?不能窮 學道之人 ,多讀一日書, III ,何以盡性至命? 則多明一份道。易言 不能盡性 至命 ,何以 「窮理盡性以至於命」 證道 ? 0 不讀 書 ,何

能之已千之」之精神, 鍥持 利 ,修道心切,行道心力, 即根器鈍劣,亦必終能有成 ,真切不真切 學道之人 ,道心重 ,恆久不恆久而已。 一分,則凡心輕一分;道念重一分,則俗念輕一分。果信道 心堅 不拾,天下又何事不可成哉! 。 如能以「人一能之己百之,人十 成或不成,<br />
祇在道心猛利不猛

神仙之學無他 1,身心性命之學而已。 神仙之道無他,身心性命之道而已。

心 道即 者性之用 心也 也;道者,生心生性生天地萬物者也 ,即道即心,即心即道。 道即性也,即道即性 。 拾此而 末 道 ,即性卽道。 性者心之體也 ,則爲道之緒餘矣

本然。所謂先天境界,亦祇是一種靜與定之境界,一動則之後天矣 心 性之功 ,以靜定爲主 0 心能靜能定 ,則能得心之本然 0 性能靜能定,則能得性之

玄宗要旨

天之性 去其後天之性,以全其先兲之性,期與先天合一;此即爲道工夫。 此先天之性;言復性, 在復此先天之性;言養性,在養此先天之性。 道家言煉性 天所赋予於人之性無不同,此卽先天之性。 所不同者,祇是氣質之性而已, 此是後 ဂ 佛家言見性,在見此先天之性;儒家言率性, 在率此先天之性;言盡性 伯佛聖人,皆不外此 , , 在煉 在盡

不存。善修性者,修得一分性 。二者異途而同修 易曰:「各正性命」。 此為性命之必須雙修,而不可偏廢也。 ,同修而一功。要皆使性命各歸於正加巳! ,卽保得一分命。 善修命者,修得一分命, 卽全得一分性 性無命不立,命無性

交而萬物通也」。否卦曰:「天地不交而萬物不通也」。 獨陽不長」。捨陰陽無以見易, 無以見道,亦無以見天地。 天地之大,萬物之衆,庶類 ,總不外陰陽而已 :「一陰一陽之謂道」。 此爲陰陽之必須雙修,而不可偏廢也。「孤陰不生 0 陰陽交則萬物生 ,陰陽不交則萬物不生。 故易泰卦日 天地萬物其猶如是,而况人乎 天地

出 則自氣合神合。心情神氣亙相交泰爲一 女不解帶」之雙修法 生人死墮地獄 ,女不解帶」,卽能達修爲之目的;一涉房事,則違道十萬八千里矣。 雙修之下者,流入房中術, 多言採陰補陽,久戰不泄。 **.種子。 惟雙修之正宗上乘者,則不以房術爲事。** ,以「陰陽氣化」爲妙諦。 心交情交, 則自心合情合;氣交神交, ,則自陰陽互抱而成元胎矣 此不但爲左道穷門,且實爲 雖宗雙修,然主「男不 「男不寬衣,

謂爲雙修中之淸修派也 體不交」 里自通神」 青城派上乘雙修法之最祕口 訣曰:「心交形不交,情交貌不交, 氣交身不交,神交 0 。惟因「此中有妙訣, 世外鮮知情」,故修煉之士,大都捨此他求。 此亦可 如是修法,則即使萬里關山遠隔,亦能雙修雙成雙去。 o 器「兩心能交媾,千

陰陽 求之。 **月求即得」!窓卽此也** 0 清修中有純主清修為事者,亦有於清修中主雙修者。 後者主陰陽交媾,須於已身內 故認為:「大藥不須天外覓,陰陽須向己身求」←無論男女,其己身均各具有其 故修道貴於己身內覓陰陽,切忌於己身外覓陰陽 Q 眞人長生,乃俱在陰陽交媾之氣,人能守其陰陽 Ø 故古仙有訣曰: , 「依他違道 陰陽亦能守

玄

愁不曉煉丹頭」 人。 之亦然。故白玉蟾有詩云:「汞鉛當在身中取,龍虎不須意外求。 交則合,合則變 ,變則 新;新則化,化則育,育則生。 此天地所以長久之道,人法 會得這些真造化 何何

0

神仙」。此語吾人最宜深味。 余亦嘗言:「自在契妙道 有作有爲非至要 王陽明詩曰:「飢來喫飯倦來眠,只此修元元更元。 說與世人渾不解, 却於身外覓 ,無聲無臭語方奇。 中秋午夜通消息 ,明月當空造化基」 ,無心得大還」。 故古眞有言 o

工夫語。靜學與定學,皆宜從此切入。 達摩初祖云:「外息諸緣,內心無喘,心如騰壁,可以入道」 0 此是入道語,亦是

修身,修身以合道,故古今中外宗教家, 無不以行善為教也 爭,故無尤」 惡 ,故幾於道 儒家以「止至善」爲敎。 老氏亦曰:「上善若水,水善利萬物而不爭。 處衆人之所 0 o 以道體觀之,本無善惡,以德行觀之,則有善惡 居善地 ,心善淵,與善仁 **,言善信,政善治** ,事善能 , 體道而爲德 ,動善時 ,本德以 夫惟不

老子曰:「爲學日益,爲道日損。 損之又損,以至於無爲;無爲而無不爲」。 爲學

忘 减 B H 盆 , , 字爲修道 减 便 人慾淨 ,所以: 死 illi 紛 求 求 Ħ 擾 盡 增者 明道 ; 言語減 工夫之一大宗竅處。 **9**. 剘 天理 也;明道而後修道;修道須日損 ,眞桎梏此生哉」 流 ,便寡愆尤 行 m 近道矣 ; 洪自誠有 思慮減 0 0 此爲深 修道 , 云:「人生 m **)則精神** 得老氏損字訣之遺意者 後證道; 0 以 不 知去 耗 證道 減省一分 ; 聰明 〕則無爲 知 ,以 减 \*便超脱 ,則 知 而 去 無不 0 信 混 為矣 沌可完。 一分。 , 以 0 至 如交遊 其 ٠Ľ 彼不 中一

物 難得之貨 傷 性 老子 0 ·日:「五色令人目盲 ,令人行 亦 此 意 妨 也 O 此 在成人之逐物牽心,擾擾妄動。 ,五音令人耳聾 **, 五味令人口爽,馳聘** 莊子之「不以人害天,不以 田獵令人心 發狂

者也 有 有 llli 不取 餘不盡之精 老子 省言 盡 用也 一治 ,有餘不盡之神。 0 盐 人事 其 刑 天莫若嗇 則常不足 L.\_ 0 ,不盡其用則常 而全其有餘不盡之機 又言其有 三寳 有餘 加 <del>---</del>--,此嗇字訣與儉字訣之不 0 儉」居其一 爲道貴能常保其有 慧 Ī 嗇 餘不 之與 可或忽 盡之気 儉 者

修道 以自然為 宗 0 凡合於自然者卽合於道,反乎自然者卽反於道 0 此爲自然法派之

有所養,不可斷喪太過,亦不可助長太過; 宜順乎自然之道,此爲妙要 老,謂之不道,不道早已」。(荈、亦作祥,妖也。)益生反爲生之害。 則無助長 大綱宗。 ,純任乎天,爲道切忌助長。 故老子又曰:「益生日妦 老子曰:「 人法地 ,地法天,天法道,道法自然」。 ,心使氣日强。 因任自然則無爲 以精神元氣宜 物壯則 ,無爲

生」三字,乃爲道之最要孔竅。 老子日 :「天長地久。 天地之所以能長且久者,以其不自生,故能長生」。「不自

則為天地根 老子曰:「谷神不死,是謂玄牝。 玄牝之門,是謂天地根」。 此玄牝之門 ,語其小則爲萬物根,語其用則爲生死根。 解者千百,難遇一是 **,語其大** 

清靜,自心淸靜,則當下卽淸靜矣。 須知先天本來淸靜,不淸靜者, 後天與人爲耳 ,性染猶存。語云:「能休塵境爲眞境, 未了僧家是俗家」。 故清靜以心性清靜爲主。 般人多以清靜爲不易事,以其祇知求清靜於外,而不知求清靜於內。 若能了然於自性 一念不生之謂靜。若不能擺脫塵緣,斷滅煩惱,則卽一絲不掛,心隨終在。 學道以淸靜爲宗 0 老子曰:「 清靜爲天下正」。 云何爲清靜?曰:一廛不染之謂清 萬有諸空

世情淡一分,道行便精進一分;物慾減一分,品格便高出一分, 需要少一分,心地

便恬澹一分。

以養神; 所以養氣;無思無慮 自在自然,所以養道;無用無為, 所以養性,清靜恬淡,所以養心; 虛極靜篤,所 蹈仁履義 ,所以養徳;無需無求,所以養品; 知足知止 ,所以養精; 清心寡欲,所以養生 ,所以養身; 守中守一

所有 不可自炫自恃。 或自以爲學貫天人,自以爲才高千古,自以爲知絕羣倫 坚人以謙下爲本,老子亦常以柔弱謙下敎人。 故爲道切戒好爲人師。 ,而亦各無其所無。故前人云:「暴富貧兒休說夢,誰家實裏火無姒 0 即已有得 須知人各有其

驕自傲,自高自大,自是自恃者,則適小人之尤矣! 道貴淸靜 ,貴謙冲,貴柔弱。 故學道切忌以學驕人,以才驕人, 以知見驕人。凡自

一念起則一害生,故聖人常以無念爲宗。 聖罔念則狂,狂克念則聖。 聖狂之分,祗

在一念。仙凡之别亦然。

克念之道 ,有須從事上克者 ,有須從理上克者,有須從心上克者。 工夫不同,下手

玄宗要旨

爲福 處不同 無矣 「念頭 , 起死囘生的關頭,切莫輕易放過」。 歸 起處 趱 則一 ,纔覺向欲路上去,便挽從理路上來。一起便覺,一覺便轉 o 惟以從心下手爲簡要,克至萬念俱無,一念不起,得道矣 大抵心地清淨,則一動卽覺 ,覺即轉 0 此 。洪自誠 是轉 ,轉 卽

見地高遠,然後可以爲學;心地淸淨,然後可以爲道。

無惡 1: 如是; 。即無心行善而自然行善,無心不爲惡而自然不爲惡。 且善惡之念亦冺,方爲切道 諸惡莫做 尤應使其在心上如是 ,衆善奉行」 0 , 時時從動心起念處省祭; 再進至善惡都不思量 此爲學佛學道人之修爲要語。 惟不僅在事上如 是 , 而 , 純善 在 理

卽 當打 自得清淨心體 坐 時 ,但莫思善 0 ,莫思惡; 莫思人,莫思我;莫思法,莫思追; 切都莫思量

己、 無功、無名之境地,則其道大矣 莊子曰:「至人無己,神人無功 ,以其非眞無也。有而能若無也 ,聖人無名」。 此三語爲修道之妙要。 人一做到無

宅 如是 者;則物 不 0 能 其所 ・破其 自明其 , 故 (良知 不待格 以有 亦 白 (明徳 自 :「大學之道,在明明德」。 然 欠有缺者 ,不梏其良能;自在 m 加 ,當下便是聖人,絲毫不假修為。 良以能自明其明 白格 是 0 ,知不待致而自致 ,自虧也自損 **濫吾人之本心** 而 也 行,當體即得 本性 o 此作聖人之道也。作仙作佛亦然。 祗須 ,意不待誠而 ,良 知 不喪其固 良 能 ,人人具足 有 自誠 ,即不失其本心 ,心不待正而自正。 個個 德 個 , 現成 以復其所 , 不斵 作聖人 , 不 其本性 受於天 ·欠缺分 以本 非 來

頂 矣 學道 0 孟 子日 貴能 切差別相好惡念 : 從無 夭壽 思無慮 **深**質 ,皆生於一動。 於一切處不動念 ,不將不迎處下手。 0 當生 死念動時,則夭壽貳矣 立德貴能從無求無技 0 ,則一切處於我無分 當生死念不 ,不 怨不 動 時 丈 , 處下 則夭 **, 豈僅生** (壽不 手 0

0

已哉

1

並生 學道 莊子日 ,萬物 最宜 : 與 有從容氣象 我 天下莫大於秋毫之末 爲 , 0 有活淡心境, 此 以其「 , 而 知 (通爲 泰山爲小; 莫壽於殤子,而彭祖爲夭 有涵容襟度,有識退胸懷 也 0 知通爲 者 , 0 以「道通爲 而最忌浮 0 ,忌燥 天 地 也 與 , 0

旨

玄

宗

忌急,忌小,忌易喜易怒,忌輕言輕勵。 去此全靠涵養,設在一緩字, 緩則有如閒雲野

鶴,悠然自得;一切病不去而自去矣。

之法,大要只是胸中無一事而已。 心,貴能清能虛能靜能定。清虛靜定四字訣,乃鍊心入道之門 劉念台云:「學者遇事不能應,總是此心受病處。 只有鍊心法,更無鍊事法 無一事,乃能事事,此是主靜工夫得力處」。 學者鍊 O 。鍊心

希仙希望。 至若念經持咒,噀水叱符,與服鍊金石草木之類,則更下矣 導引、服氣、辟穀、按摩、吐納、補腦還精,存神閉息諸法, 祇可却病延年, 不可 0

之命不壤,則我之命亦不壞矣。 其視房中者,相去又何祗霄壤哉 採天地之精,以補我之精,採天地之神,以補我之神。 因天地之命,續我之命 青城派祖師有言:採補之道,非房中家採陰補陽之事。 而係採天地之氣以補我之氣 1 ,天地

乘陰陽修法 ,交之合之, 孕之有之,哺之乳之; 其工不綴,久之則我之陰陽與天地之陰陽亙爲氣化 修道不外陰陽,下乘陰陽修法,主在男女雙修。 中乘陰陽修法,主在一己清修。 上 ,主在以我之陰陽, 致天地之陰陽,以天地之陰陽,養我之陰陽。 接之引之

ılū 合爲一矣! 此法 舌仙 視爲不漏 天機 , 其修爲 訳法 ,常不輕 迪 也

爲耳目視聽之娛喪其生; 全則久,久則壽矣 好名者爲名 喪其 0 生 , 無所不好,則無所不喪;心無所好,則生無所喪 好利者爲 利喪其生 **,好色者爲色喪其生** , 好耳 自 • 視 無 聽之娛者 **热则全** 

,

,

守之終身一點耳!欲作不死人,須有至死方休心 可學 者如牛毛 , 學道貴有信心 第不能巡至人,授真訣 , וווֹ ||成道者如鱗角 ,有恆心,有耐心 , 0 即得訣 在不能盡 0 以道非驟時可得 ,未必能 人能 凶 一明師 守之終身」。 !此言得之。 魏 可成者 |人能得眞訣; 尤在不能盡入能 0 此語最得其要 董其昌· 有云:「 • ·世之學 長生 必

學道 辽 無心 無念爲體 , 以忘情忘言爲用;以淸淨恬澹爲宗 ,以柔弱謙下爲 本

:「三十六導引,二十四還丹, 此乃入道之漸門,不可便爲大道

0

若

調法於

古眞

爐竈 ,取象於龍蛇 ,乃無事生事, 性上添僞,誤人甚矣。」此最宜細心體認

神還虚 往 古聖師 ,煉虛合道 日 :上樂三品 下焉者 ,神與炁精」。丹家宗旨,總不外「煉精化炁 ,煉後天之凡精、凡氣、凡神; 上焉者煉先天之元精 。煉炁化神 , 煉 元

玄 宗 要 旨

o

爲彼 斯爲無煉之煉 悉、元神;中焉者,不反對煉先天之元精元炁元神,然主張從煉後天之凡精凡氣凡**神下手**。 然下一煉字,總是有爲法矣。 合造化之妙道妙諦卽是。 守而不守,不守而守,斯爲無守之守。 煉而不煉,不煉而煉 所謂無爲法者, 在一切不假絲毫人力作爲於其間, 使其自反於先天之自然本然 自然爲彼 0 爲而不爲,不爲而爲,斯爲無爲之爲。 0 無聲無臭,無形無象,無名無迹; 且又無人無我,無天無地 大逍無爲而無不爲,修大道者, 宜從無爲法入門方是的途 我無心爲是而自然爲是 ,我 **,無法無** 無意 **,**而 ,

言之, 以人害天」, 又解之曰:「牛馬四足之謂天,落馬首,穿牛鼻之謂入」。 是一假人爲, 我皆爲假我 我能 凡 百皆起於後天之與物交感而生; 心交於物,感而就生一切心 人在未生前,本無貧嗔癡三心,亦無喜怒愛惡欲七情;且無一切心,一切情,一 均不過在使人返還於先天之本來面目以得先天之本我而已。 一切皆無之,便返還於先天矣。 ,而非眞我。 以其爲習染廛識所潛移默化 金液還丹,玉液還丹 ,而逐漸喪其我也。 莊子嘗言「無 ,與乎七返九還, 淺明 , 動一切情 世間之人,其後天之 ,起 切欲 切欲 簡要

逍

0

如是則一切無可尋亦無可得,其爲道也,亦自止矣至矣

0

家所謂 天之眞 後天之境界則爲人。 老子屢以「法嬰兒」教人, 蓋嬰兒無一切知情欲之感染而 化 本 則 害其天 我真我即得耳。豈我外別 一种之本 我 就 , ild 路還 若自 真我者 失其本矣 家」者 [其最上一乘義言之, 則實爲逆以返還於先天之境界則爲仙 ,眞 0 ,亦即是示人以: 仙 入也 超时 /有仙佛 ,無失其眞我 : 可成哉 順則成人 從何處來 ! ,卽爲眞人矣。 ,逆則成仙」。 ,仍囘何處去;尋得本來面 **豈別有長生不死之眞** 丹家多據以爲煉精化 , 順 目, 就 以 人哉 近於 法煉 因應 不失 ?! 佛 先 杰 於

七寸上 用 捒 之力 其昌畫禪室 見 , o 但法 曹溪 道法原本至簡至要,愈後愈演愈粉, 愈演愈繁,愈演愈邀,愈演愈難 , 有 亦難得 者是 二哉 身徹 四 隨筆 智 入手處 0 ,則般若解脫皆眞矣。 華嚴六相義 , 曾謂:「金剛經 執簡所 1 但 此 悟 可 大 0 謂得知從知簡要處入者,修道亦然。 圓 真欲學道悟道修道 以御繁,守一 鏡 智, 則平等觀察所 四無相,但我相空, 則人法壽相 所以應萬 ,必須知守簡要 作智皆轉矣 ,不然如海 , **,但知眞** 二缺。 水裏掏金,終生難得一獲 如 0 萬卷道書,總不外易理。 總相 孟子之言巧力 者皆盡矣 俗語所謂 , 則 總 别 0 0 同異成壞皆融 , 使人窮多 永嘉集三料 打 **陈濟之**言照 蛇要打在 0 年

玄

宗

部 易經 ,總不外乎陰陽 0 再從上一着 , 知其本,明其變,通其用 ,則神矣盡

上起修 有 自超神入化矣 由無生有。天地萬物,無不如是。 人自虛無中來,亦歸虛無中去; 故修道亦必自虛無 ·象有形有竅處說道者,皆屬「實有」邊事。 初或使人易明,終必墮於懵懂 道本虚無,又屬實有 0 自虛修實 ,自無修有 。 然切不可從實處有處下手,而宜從虛處無處切入 再返修入虛無。 終至修無可修,煉無可煉,則自無造而 ŋ 由虚化 凡從有物

竅入手易,最後證果難。 不守竅入手難,最後證果易。 主守空與不守空者亦然。 此所以世之事後者 道門中工夫有守竅者,有不守竅者。 有不守竅而守空者,有不守竅亦不守空者。 少也 0 守竅之授受易,不守竅之授受難

程爲「了一化萬」,最後 矣。末後一 青城派歷代相傳最後口訣爲「守無致虛」, 古師常言「守無有訣,致虚有道」, 細節 句,從古不輕一傳,必待末後才說。 甚至因此而逐漸失真,亦道之厄也。 一關爲「萬化歸一,一歸虛無」 則未詳及,學人亦可於此中悟入。 以求能 初步入手工夫爲「守中致和」。 0 惟其「訣中訣」則久已不傅 中間歷

體 卼 华 , 便 得 大 道 矣 0

守 .虚 III 不 滯 脆 , 守無 ini 不滯 無 , 守 有 iti 不滯有 ,守空而 不滯空;此爲要 萴

0

滯

則

九完 1 煉 杰 猛 執 天法之不 利 F 剘 訣 城 貞 實 0 對 固 山 ク質 怉 於 醌 同 劆 Ėdi 久 通 者 代傳對於却病 死 神 ,其訣多爲世所罕傳 矣 入化 ,可密付無漏 。不滯則 , 則 有 强 太 不 金身 身 住 陽 煉 , , 大法 則 0 神 不 訣 有太陽煉形訣 住 對修大乘法中之上上根人,方付最 0 則 ,太陰煉辦訣 其中亦 化 化 則活矣 有傳三無漏法 ,太陰煉形訣。 太陽煉炁訣 0 對修 。此爲活法 小 乘 五完天法 法中之上根 天機 0 • 上一乘大道 及

人

,

其

道

,太陰

t

無

漏

法

便與 切放 無 我 下 天地合一而爲不坯虛空體 靑 , 城 , 無物 放 派 傳 得 Ŀ 無事,無成無毁 乘道時 絲 不掛 ; , 其授受只 切丢開 矣 , 無得 是 , 無失 丢得 個 無無 毛孔 無 字。 想 無念 也 無 最後 0 ,無心無意 真正的 則 連一 個 ,無法無道; 切莫有 無字 也 , 無 無 0 天 斯時 無 告訴 地 ,你 你 , 無

此

則

授

《受均極

不易矣

O

**蒇次丁酉仲秋之望文山遯叟蕭天石於台中草廬** 

Ī

K 余 旨

五二

養

文山避叟蕭天石主編道藏精華第二集之三

生

須

知

自由出版社公

印行



## 養生論序

器 謂三千 也 至 道長生之大患也 力不遇其師 , 不思無 從何下手入門,不得不聽之機緣遇合矣;此三難也。正士子讀書應學 雖 o 幸 ,但有三難耳。何謂三難**?**一日根器,二日功行 · 甚於人之求吾。岳陽樓中早望見邯鄲青氣 、其天資也,功行、其學問也,機緣 而 告以神仙而不信,正所謂下士聞道則大笑之,不笑不足以爲道;此 夫 功不 八百 生 神仙 機緣 而有烟霞長生之根器具矣,自暴自棄而不爲也,故必須功行;正所 渡 ,何時圓滿?此二難也。功行足矣,而非得眞師指示,大道根源 長生之道,世人多以爲荒唐,余獨以爲神仙長生之道,必可學而 耳 遇 0 0 功圓 又聞學道者 師 ) o 幸高 不覺 行滿 明察焉 ,既覺不誠, ,機緣 ,有 1 九患 自至 誠不能守,守不能固 ,有志 ,然長生之道 、則試官之遇合也。呂祖云:吾之求 無時 ,余故以爲 • 有時無境 ,三日機緣 o 彼無根器者 ,往蹟彰彰 ,固不能久 人但患無根器 ,有境 , 但 恐信 無 八,皆學 力 功行 ,根 一難 ,有 不篤

当 丙子歲陽生月無名子沐手敬書於黃鶴樓中

## 文帝百字 銘

**慾寡精神爽,思多血氣衰。少盃不亂性,忍氣死傷財。** 

貴自勤中得,富從儉裏來 c 溫柔終益己,强暴必招災

善處眞君子,刁唆是嗣胎。暗中休放箭,乖裏放些呆。

養性須修善,欺心莫吃齋。衙門休出入,鄉黨要和諧。

安分身無辱,閑非口莫開。世人依此語,災退福星來 0

五四

## 養生須知目錄

| 自 錄  | 養生大道歌 | 識心復命養生訣 | 元悉長生論 | 三守庚事養生秘訣 | 凝魂秘訣 | 餘精補氣日用功夫 | 摩擦湧泉 | 日用功夫 | 金丹秘訣 | 養生延年訣                                  | 打坐長生鞅 | 養生日用功夫 |
|------|-------|---------|-------|----------|------|----------|------|------|------|----------------------------------------|-------|--------|
| 一五五五 |       |         |       |          |      | 10       |      |      |      | ······································ |       |        |

| 道德長生款                                 | 養生四時服氣之法 | 清心一念不生臭詇 | <b>修眞養性秘訣</b> | 制七魄法 | 拘三魂法······· | 服月精法 | 服日氣法 | 守道長生訣 | 養生坐忘銘               | 太上玉軸六字訣, | 十六字缺 | 調息眞訣 | <b>却病延年功夫</b> |
|---------------------------------------|----------|----------|---------------|------|-------------|------|------|-------|---------------------|----------|------|------|---------------|
| ····································· | 三九       |          |               |      |             |      | 一九   |       | *****************二六 |          |      | 10   |               |

| 河車觜     | 龜鹿二仙資  | 百花如意酒  | 百子長生酒 一名幾些主 |          | 證道收心秘要:    | 怒性圓明訣::  | 神與道合款…   | 爾             | 神光内照缺… | 養生三戒功夫: | 養生簡要 | 養生至言 |
|---------|--------|--------|-------------|----------|------------|----------|----------|---------------|--------|---------|------|------|
| 青       | ine.   | 化如     | 長           |          | 型          | 田田       | <b>炎</b> | <b>職心悟性</b> 嵌 | 九内     | 三       | 金館   | 生    |
|         | 仙      | 意      | 生           | 附        | Į,         | 朔        | 合        | 性             | H      | 戒       | 要    | 言    |
| :       | M      | /四     | 猫           | 附養生要方目錄  | 影          | 耿:       | 缺:       | 訳             | 缺:     | 功士      |      |      |
| :       |        |        | 名           | 生        | 38         | •        |          |               |        | 1       |      |      |
| :       |        | •      | 拠           | <b>*</b> |            |          |          |               |        |         |      |      |
|         |        |        | 主           | 方        |            |          |          |               |        |         |      |      |
|         |        |        |             | Ħ        | :          |          | :        |               |        | :       |      | :    |
|         |        |        |             | 盘        |            |          |          | :             | :      |         |      |      |
|         | :      | ÷      |             | 20-36    |            | :        | :        | :             |        | :       | :    |      |
|         |        |        |             |          |            |          |          |               |        |         |      |      |
| :       |        |        |             |          | :          |          | :        |               | :      | :       |      |      |
|         |        | :      |             |          |            |          |          | :             | :      |         |      |      |
| :       |        |        |             |          |            | :        | :        |               |        | :       |      |      |
| :       |        | •      |             |          |            |          |          |               |        |         |      |      |
|         | :      |        |             |          |            |          |          |               |        |         |      | :    |
|         | :      |        | :           |          | :          |          |          |               |        |         |      |      |
|         |        | :      |             |          | :          |          |          | :             |        |         |      |      |
| :       |        | •      |             |          |            |          |          |               |        | :       |      |      |
|         |        |        |             |          |            |          |          |               |        |         |      |      |
| :       |        |        |             |          |            | •        |          |               |        |         |      |      |
| :       |        |        |             |          |            |          |          | •             |        |         |      |      |
| :       |        |        | :           |          |            |          | :        |               |        |         | :    |      |
| :       |        | :      |             |          |            | :        |          |               |        |         |      |      |
| :       |        | :      | :           |          |            |          | :        |               | •      |         |      |      |
|         |        |        |             |          |            |          |          |               |        |         |      |      |
|         |        |        |             |          |            |          |          |               |        |         | į    | :    |
|         |        |        |             |          |            |          |          |               |        |         | :    | ÷    |
|         |        |        |             |          |            | :        |          |               | :      | :       | :    | :    |
|         | :      | :      |             |          | :          |          | •        |               |        | i       |      |      |
| :       | :      | :      | :           |          |            | :        | :        | :             | :      | :       | :    |      |
| :       | :      |        | :           |          | •          |          |          | :             |        | :       |      |      |
| :<br>at | :<br>A | :<br>• | مغه         |          | . <u>.</u> | <u>:</u> | ===      | :<br>:        | :      | נונו    | ini  | :    |
|         |        | …七七七   | 七三          |          | ******     | 五八       | 五六       | 五四            | 玉五二    | 四八      | 四七   | 四六   |
| - •     |        |        |             |          |            |          | - •      |               | -      |         |      | •    |

目

錄

| 薯蕷愛 | 沙苑蒺藜茶 | <b>菀絲子茶</b> | <b>服資精法</b> | 八珍羔 | 服消眼法 | 牛乳粥 | 雞頭粥 | 運米粥·•·•· | 一剃酒 | 枸杞子酒                                   | 五加皮酒 | 桑樂酒 附收制桑枝法 | 黃牛闧醬 | <b>姜</b> 生 須 知 |
|-----|-------|-------------|-------------|-----|------|-----|-----|----------|-----|----------------------------------------|------|------------|------|----------------|
|     |       |             |             |     | 一〇四  | 101 | 101 |          |     | ************************************** |      |            |      | 一五八            |

袭 生 須 知

ー六〇

養生須知

前内 閣吏 部

古歙汪啟賢肇開氏同弟希賢選記

新安項 憲景園氏 吳陵俞維植聖臣氏較正

**晴川門人江鎮友岳氏** 男大年自培 氏增補

日用 功夫者飲食則定清靜端坐面東或南莫起

養

用功夫

念萬事俱忘存神定意眼不視物耳不聽聲一心

養生須知

心火下降腎 無物謂之靜身是氣之宅心是神之舍意行則神 **有身冲和氣透醍醐** 路也十二時中常要清靜。 行腹中如雷之鳴 行則氣散神聚則五行真然結成刀圭自然身中 水上昇口裏津生靈 漸 耳聽仙 灌 呼出莫教間 頂行住坐臥常覺身體 音 念不起謂之清靈 回 無絃之曲不言而 真附體得至 斷似有 風

子氣是神之母如雞抱卵存神養氣能無離乎妙哉離生死矣莫教有損十二時中常要清靜神是氣之 言語見虛無之事與聖同居神自出入永脫輪 廻

打坐長生訣

妙哉。

動把斷四門眼耳鼻口不令內入外出者一念不也十二時辰行住坐队一切動中心似太山不搖打坐者非形體端然瞑目合眼謂之打坐此假打

不動把

六三

養生頃知

養生須知

塵不染終日如愚此名 **真打坐也能** 

六四

鐵則中則劍可矣調鍊真性者體此一法也夫超慢得中則琴可矣又如鑄劍鋼多則折鐵多則卷

養生須知

一六五

生延年 訣

六六

急火焰。 勿命有小隙致風氣得入有風勿忍須急避之着草木好夢成實玉吉夢之善惡並不宜說 在家及出門逢大風暴雨震雷昏霧皆是諸煞惡 者不可不慎之 過宜入室閉戸靜坐焚香過後乃出不損人也養 金丹秘訣 好夢成實玉吉夢之善惡並不宜說居 凡夜臥魂壓勿燃燈與之必 夢

養生須知

一六七

不詩壯九腎。先夫走,日。陽九左外。行 詩曰 一擦一, 左右與手 九九之數 真陽 光陽 圖精如親房事大有採補之神功其妙無窮也九九之數足為度九日效八十一日成功大能補腎九九之數足及以右手樂外 大行此功每日於戌亥二時陰旺陽衰之侯以左手 大行此功每日於戌亥二時陰旺陽衰之侯以左手 日用功夫

多多益善極能生精固陽補腎終身無腰來之患矣視頂仍提縮谷道以手摩搓兩腎俞穴各一百二十 成之日 腭

摩擦湧泉

陳氏曰人之湧泉一穴爲周身之關要在左右足心 摩搓多至千數少亦百餘覺足心熱將脚指微也凡每日上牀時兩足赤內更番用一手握指 則少歇或命重子擦亦可終不若自擦為多至千數少亦百餘覺足心熱將腳指微

一六九

發生須知

外外行之補腎固精百病不生永保齡遐壽同天地 養生類知

鍊精補氣日用功夫

蒯京年百七十八而丁壯者言朝朝服玉泉琢齒每 氣水火既濟之 津滿 攬華池谷谷然有聲吞嚥三十六口或四十九 早晚或不拘時念兹在兹先叩齒三七後激津 以目力直貫送至竅中之竅口 亦姚外外行之不可 相間名為鍊津 口如是或時

**寢魂秘訣** 

現之法常能行之使魂魄安寧永獲吉祥壽算無常問長生不死塞滅邪凶咒舉而寢此名九宫隱祝皇別目微祝日太靈九宮太七守房百神參位魂魄 黄素四十四方經云夜寢欲合眼時以手撫心三四

過。

三守庚申養生秘訣

身中三户常以庚申日凡人有罪過錢奏上帝減人 養生須知

七一

無散而為雜類自一氣之所育播萬殊而種分既涉 所是為是清通澄朗之氣結而為人倫錯謬剛戾之 於此於是清通澄朗之氣浮而為天濁滯煩昧之氣 與此於是清通澄朗之氣浮而為天濁滯煩昧之氣 運神而元氣自化元氣者無中之有有中之無廣不 運神而元氣自化元氣者無中之有有中之無廣不 神而元氣自化二人太虛之先寂寥 生 班類自一氣之所育坪和柔順之氣結而至 九元氣至 則 天地人物之形者元炁也之所育播萬殊而種分既

養生須知

七三

勝紀滅而復生終而復始而道德之體神明之心應 地人物之靈者 氣有陰陽之革神無寒暑之變雖羣動斜粉 不窮未曾疲於動用之境矣 神明也故乾坤統天地精魂御一品

識心復命養生缺

心者萬法之宗九竅之主生死之本善惡之源

與

地而併生為神明之主宰或日真君以其師長 體也或曰真常以其超古个而不壞也或曰真 於

分不可以知知可以識 不可以知知可以識 本來之自己也然則果末而不可以象求矣此 強名日 名曰心如此而已由是觀之豈不大哉豈不之自已也然則果何物哉杳兮具兮恍兮惚不可以象求矣此所謂我之本心而空劫以 無外則宇宙 而不能自 乎善則 已者何也益一念萌 趨惡 惡故有天堂 內則入了 廢之

養生須知

今而不壞者是也所謂妄者一念總起者是也莊子即其復夫物芸芸各歸其根歸根曰靜靜日復命復堪萬禍消除老子曰致虛極守靜篤萬物並作吾以 悲哉若 地 以為物矣欲復歸根。 達 報六道 在謹言語節飲食除垢止念靜心守矣欲復歸根不亦難乎在易也其為是也所謂妄者一念纔起者是也莊 人則不然也 故齋戒誠明其德一 期可不痛哉 真 歷

不續是藥不怕念起惟恐覺遲譬如有髮朝朝思理有之獨華骨之國吾其遊焉, 有身有心胡不如是行住坐臥勿使須更離也無何養生大道歌 恐覺運等如有髮朝朝思理,那追頭利光同塵瞥起是病

物物在身中神不清耗散真精損筋骨神御氣氣炁歸元海壽無窮欲得身中神不出莫向靈臺留

養生須知

七七七

收來神返身中氣自回如此朝朝併暮暮自然赤子專行所以千人萬人學畢竟終無一二成神若出便形不須雜術自長生術則易知道難遇縱然遇了不

產真胎。

見凡三七遍屈側臥為妙。

相九

養生質知

患 目昏者 不拘時靜坐閉息塞兒垂簾以兩目輪左

轉七遍右轉七遍緊閉少時忽爭開外行 爲妙。

患血滞氣滞者閉息澄心先以左手摩滯處七七遍患頭眩者不拘時候靜坐閉息兩手掩耳折頭五七

調息真訣

來歲發育之茂難矣丘長春曰息有一毫永定命非 有。 **猶有漏泄** 十六字秘訣 簡易至妙之缺也不拘行住坐臥意之 行此功夫以一呼 一月之功若雖含光守點而口鼻之呼吸如常 便嚥水火相見此十六字、仙家號為十六 如十月天地不閉塞蟄蟲不还戸欲 吸為主。 吸便提氣氣歸臍 所 到處便 錠金

養生須知

入

不拘多寡要行即行要止即止只是每日弗合間凡嚥下口中有津愈妙雖無津亦谷谷然有聲咽 泥 一存謂之 滿 起上夾脊雙關腎門一路提上直 九頂內謂之一呼一呼一 之8中中 謂之一吸隨將下部輕輕如忍便狀以意目力意目力直送至臍下一寸三分之內安頓畧存 口津生咽下谷谷然有聲隨以之下中先潮三五次舌攪上下 先漱三五次舌 雖無津亦谷谷然有聲 吸謂之 至玉枕關透 一息周而復 鼻中吸清氣

永 保 遐齡如親房事即有採補之功慎勿玩忽 精進人人行之 耳 聰 明精神強 健却除百病

将萬緣放下方盡閉熄戶忌風1大行此決遇子至已六陽時行面太上玉軸六字訣

意送下、传谷谷然云 一二百下少停。 一二百下少停。 西三十六通以定神息先攬口中獨津冰 一少停候口中澄成清水即低頭嚥之以下少停候口中澄成清水即低頭嚥之以下方盡閉應戶忌風入內室之中然後解下方盡閉應戶忌風入內室之中然後解下方盡閉應戶忌風入內室之中然後解

**養生須知** 

八四

六為七十二 白單八遍是為百八款也自午至亥六陰時 逼此第三次三十六也是為大局大周者總成 總之為三 眼病即又念嘘嘻二字各十八遍仍每次吸以 對南方為之然不若子後已前面東寫妙也 腑之毒氣漸消病 也大依前阿呼四嘘嘻吹六字法各為 十六 就是謂中周中周者第一次三 根漸除矣 何臟受病。 補 即

養生須知

一八五

養生坐忘銘

常默元氣不傷少思慧燭內光 觸則形斃神遊想則夢離屍殭氣漏形歸厚土念漏富貴不苟何懼君王味絕靈泉自降氣定真息自長 心地清凉不求無韶無曲不執可圓可方不貪便是

妙 神 趨 應化不離真常至精混於恍惚大象混 鬼鄉心死方得神活魄滅然後魂目轉物難 於渺

知規絕鬼神莫測行藏不飲不食不

ハ ナ

獨坐而守道浮名浮利不如逍遙而寂淡飽食珍饈。一日之仙道中而無欲神定而炁和是造化之恨源一日之仙道中而無欲神定而炁和是造化之恨源。自速之勇猛剛強不如低心而下意遊歷他方不如自速之勇猛剛強不如低心而下意遊歷他方不如自速之勇猛剛強不如低心而下意遊歷他方不如自速之勇猛剛強不如低心而下意遊歷他方不如自速之勇猛剛強不如低心而下意遊歷他方不如自速之勇猛剛強不如逍遙而寂淡飽食珍饈。

養生須知

養生 須知

無言說古 動意馬壓定心猿守拙而萬物皆成守道而干祥。 學以守拙常懷舊怨不如抱元而守 多技多能不如終日非義得財不如貧窮而自樂口能辨論不如終日學以守拙常懷舊怨不如抱元而守 多技多能不如終日之得個得意忘言出入涓涓太虚妙本得魚忘祭不如觸食而塞肚羅衣盈箱不如粗衣而遮體樂不如糲食而塞肚羅衣盈箱不如粗衣而遮體樂 筌8 養祭華 綿。如 行絕

一八八八

頭 行此功夫 頂叉從光霞中有紫氣如目童累數十重與五色 日魂珠景照韜 日中有五色流霞皆來接身下至兩足上 侯日初出時 **移映** 迴 **霞赤童玄**豳 對日坐定叩齒九通默祝 **象炳仍冥** 

目

九通微视日 入口吞之四十 

水陰英日晨元景號日大明九陽齊化二烟俱生疑 赤爐

一八九

養生須知

得盈首中能葢披木帶青鄉烏流玄霞映上 簡金闕刻名服食朝華與真合靈飛仙太微。 臓之精中生 養生類知 五帝。乘光御 形探飛 清。賜

服月精法

昇紫庭再拜而止。

何月

祝

瑩見容台標仍冥目握固存月中五色流精皆來接 月魄暖蕭芬艷翳蓼姚 初出時 虚 霊 月坐定叩齒十 蘭鬱華結翹浮金 洞

九〇

寒飇條霊飲味靈 三合光玄萬 上貴五君 十重與五色俱來入口吞之五 通 珮 兩 結 叩齒十通 養生須知 足上 霊生 夫人各保母位赤子 景 微视 波蘭穎挺濯渟器月 頭 招 制 日黃青玄暉元 風 魄 阿 五 帶 一胎 飛 符 通 来霞 嬰兒 精 陰 咽 續至 夜景 氣 叉 如 咽

息叩 阿 護南斗添生名北斗削死籍妄生毁齒即犯天刑天陰雨即於緩室存想旦夕怕行體有異香百神 E 天陰雨即於寢室存想旦夕怕行體有異香百 月華與真合同飛仙紫微上朝太皇再拜而止。 拘三魂法 **歯三通存心有赤氣** 夕臥時去枕向上伸 充明精內映立水吐梁賜書玉札 伸足交手心上冥目閉氣三 列名靈房服

九二

室與吾俱生不 日太微玄宫中黄始青丙煉三 熱叩 清若欲 齒三通 飢 呼 渴 得 靈爽胎光 惟 妄動監者太**靈**若 飲 徊 水 幽精 玉 精。 魂胎光安寧 一神急

制 七魄 法

H A 瞑 臥時向 目閉氣 七週叩齒 一伸 兩 七通毎通約數遍存鼻端 掩耳當使指端接交 頸

如豆須臾 養生須知 冠身九重忽又各變成

一九三

在兩目中兩 白虎 兩 鼻中頭背向 外、朱

咽

湯听飲月花

飢

黄日丹。

九四

窮者莫先乎靜故性靜以為定神靜以為變炁靜 僧神仙之道乃可長生又云除垢止念靜心守 在乎瞻星禮月苦體勞形所貴者港然方寸無所 一將靜之 心不寧兮神不寧神不寧兮道不成其要妙者 無色之色為之見無聲之聲為之聞無味之 云凡欲修真養性行道紀形結氣成神如終無 時反聽內觀心不妄念口不妄言形不 一時反聽內觀心不妄念口不妄言形不 身不輕聲色不止神不清思慮不止心

養生須知

一九五

意其物自去經二十五日四十五日八十五日、 但勿驚怖有問勿對有所傷犯亦勿為憂但安心定心或王母來降或道身應見此皆身中之神試子耳 和氣寫之應矣子欲靜神先須沐浴齋戒然後 身魂魄和平乃可入室入室之後或丹蛇來注子 來皆是試子但安心勿對不能為害若生懼怖為目一百二十五日一百五十日一百八十日並有 甘不言之言為之 教神景為之降福德為之臻

清 安危存忘無不預知身中宮府一 為有心葢緣衆 法生心滅 後萬病皆除一年之後瘢痕皆滅千日之後 輪迴生死不停者只為有心也德山云心生 心一念不生真訣 妙與道合真矣 失道矣。戒之慎之一百八十 **凌生須** 和 則 種 種 食填凝三毒孽無明心气 毒 尊無明心 一皆 日後室内 九七 見二百 火師 死,則

本來面目 二時中念念靜清不被一切舊愛境界朦昧真源來熟境朦昧真源不得解脫要除滅盡即見自性 嫉妬財色心種種計較意念生滅不停被此業障本來面目是也何謂不善心一切境上起無明怪 虚空逍遙自在自然神氣交姤中和 降伏 目是也何謂不善心 養生 泉生不善心要見父母未生時真性 修 割情弃愛 九 性の

| 養主頁別 | 肝屬木宜噓 腎屬水宜吹 | 肺屬金宜呬 牌屬土宜呼 | 訣曰 | 養生四時服氣吐納之法 | 堂路意亂心荒地獄門 | 此一身永無迴頭滿期必了晋真 | 不動不搖     | 一念不為清靜即是黑碍不名自在 |
|------|-------------|-------------|----|------------|-----------|---------------|----------|----------------|
| 一九九  | 三焦 宜嘻       | 心屬火宜呵       |    |            |           | 人云心清意靜天       | 向前做去逢大魔盡 | 在如何到得只要        |

呼字之訣凡吐納服氣中央戊巳 喘息呼吸如不快 即 服 五口又服西方庚辛金白氣九九八十一口少刻 **呬字之訣凡** 上又行毎日行二次為度 白氣隨服黑氣亦可。 詩 刻再服北方迁癸水黑氣六六三十六口或先之缺凡吐納服西方庚辛金白氣九九八十一 皓華失理察難還 庚辛金白氣九九八十 衆樂如 土黄氣五五二 譋 啊字 何 勝 輒擬 神 丹

| <b>養生須知</b> | 嘘字之訣 凡 吐納服氣東大 | 日 喉閉口瘡並舌痛 | 詩心源煩燥急須呵 | 時行四次毎時行一次 | 九口又服中央戊巳土黄氣五五二十 | 呵字之缺凡吐納服氣南   | 日 寫舸腸鳴金吐水 | 詩 魂病屬土號太倉 |
|-------------|---------------|-----------|----------|-----------|-----------------|--------------|-----------|-----------|
| 1101        | 服氣東方甲乙木青氣八八六十 | ·調之即日便安和  | 此法通靈神驗多  |           | <u> </u>        | 氣南方丙丁火赤氣七七四十 | 小 但調呼字即安康 | 有病難交天澤方   |

<u>-</u>|0|

| i     | ~   |    | T             |        |         |            |           |  |
|-------|-----|----|---------------|--------|---------|------------|-----------|--|
|       | 千   | 六  | 吹             |        |         | 必          | 四         |  |
| 詩     | 午   | 口  | 字             | 日      | 詩       | 必行二次       |           |  |
|       | 卯   | 叉` | 2             | •      |         |            | 後         |  |
|       | 西   | 服  | 訣             |        |         | 次          | 服         |  |
| 图     | 時   | 声  | H             | 眼      | 肝       | / <b>b</b> | 南         |  |
| 月     | 久   | 小士 | n.L           | FI     | 元       |            | 方養生領      |  |
| 腎為水   | 口仁  | 川田 | 吹字之訣凡吐納服氣北方壬烃 | 中本     | 肝主青龍位號仁 |            | 南方丙丁火赤氣七七 |  |
| H44   | 11  | 7  | 州             | 赤澁還多淚  | 一当      |            |           |  |
| 腑主生門  | ) E | -1 | 服氣北方壬癸水       | 业      | 能       | į          |           |  |
| 王     | 迤   | 不士 | 来             | 逐      | 111     |            | 人         |  |
| 生     | 1   | 青  | 北             | Ø.     | 號       |            | 亦         |  |
| 17    | 印   | 氣  | 万             | 淚      | 七       |            | 氣         |  |
|       | 間   | 入  | I             |        |         |            | 1         |  |
| 多病    | 斷   | 八六 | 癸             | 虚字     | 病來      |            | 七         |  |
| 病     | •   | 六  | 水             | 字      | 來       |            | 四         |  |
| _     |     | +  | 黑             |        | i       |            |           |  |
| 蘆     |     | M  | 氣             | 7      | 滑       |            | カニ        |  |
| 与     |     | 口口 | . +           | 放      | 海       |            | 九百二       |  |
| 虚羸氣色昏 |     | 命  | 黑氣六六三         | 醫之效若神  | 似覺病酸辛   |            | 毎         |  |
| 氏氏    |     | 毎日 |               | 神      | 中       |            | 口口        |  |
| 日     |     |    | 1             | ייייונ | +       |            | 一一        |  |
|       | -   | 小  |               |        |         |            | 177       |  |

| Ì     | 肝若    | 總訣 | 日           | 詩           | 納之後陈        | 四或三    | 嘻字之訣   | 曰     |
|-------|-------|----|-------------|-------------|-------------|--------|--------|-------|
| 養生須知  | 噓時自睜睛 | 日  | 若要先除        | 三焦有病        | <b>題服天地</b> | 十六口後再  | 訣凡吐納服  | 歯楚耳鳴  |
|       | 肺     |    | · 痰壅塞       | 州切須嘻        | 氤氲有清氣       | 依      | 城氣先漱口  | 腰脚重   |
|       | 如呬    |    | 口調嘻氣        | 古聖傳頭        | 八十          | 服氣     | 中建     |       |
| 11011 | 字兩手擎  |    | <b>飛勝求醫</b> | <b>畱說妙機</b> | 口亦可、        | 之法或漱津咽 | 口 嚥之二十 | 此症更調勻 |

腎吹須抱膝頭平

道

切依師訣莫亂行 一焦客熱 臥喜聲

道者虚無之系也造化之根神明之本天地之源。

而其

無聲萬象以之生五音以之成生者有極成者必虧而大明垂光至靜無心而品物有方混漠無形寂寥其大無外其微無內浩曠無端沓冥無對至幽靡察

師、 **孰**窺其宗人有之 焉。嘗試論之 之謂之道道 幽冥 加無極百姓不知賴其 成 所 成古今 以成生者不 動 植成暢其宜澤流無窮羣生不 **資經以五行** 日天地人物霊仙鬼 固無名焉蓄而成之謂之 不移此之 知其始 未出無之先莫究 緯 八九此之 以四時、 謂道也德者天 地之 成者不見其終探奥 謂德 牧之以君 神 也然則 非 (朕謂 德德 道無 知謝其功 心訓之以 以生 通 之 固 無 而

養生須知、

養生 須知

自 然看道德之當天地之綱也

養生至言

水人保已或遺問慶弔終日應酬俗事往還或假修此經云塞其兌閉其門終身不可勤勞或顕德露能就塵累日薄迹彌遠俗心彌近道至聖至神就不由 動緣則形神不勞矣無為隱逸則心自安矣恬簡日 大養生延年斷緣者所謂斷有為俗事之緣也棄

隱逸打坐思神惟希升進或酒食邀賓以望後恩報

業希望養 應絕之經云開其允濟其事終身不就我但不唱彼 交勢合自致日疎無事安閉方可修道長生矣 不和彼雖有唱我不和之舊緣漸斷新綠莫結體 斯乃巧蘊 生長年邈乎遠之又遠也凡此類例者皆 机心以干時利 非順道。废

養生須知

夫修道養生之士也若

簡。事。

知

其簡要識其輕

生簡要

其捨取非要非重旨

應絕之猶人食有酒內衣有

二〇七

1

年之良藥衆皆徇之自致亡敗何迷之甚也 新身有各位財有金玉此**金**情 欲之餘好非益生 長

養生三戒功夫

有心不依一法而心常住此法玄妙利益甚淡自非安靜其次雖非的有貪著浮遊亂想亦盡滅除晝夜然後內觀正覺覺一念起即須除滅隨起隨滅務令然後內觀正覺覺一念起即須除滅隨起隨滅務令

無為非欲 或 信 一戒者。 哉然 無懈怠者則無心水道而道 一日節緣二日除然三日靜心勤行此三戒 先受三 則凡心躁境其來固久 於道 不得 或暫得 道自歸之由此言之簡要之法可不 戒候戒修行在終如始o 而還失去 收不得遂廢千生之 依戒息心其事甚 自來經云人能虚心 乃得真道 二〇九

養生須知

有事為應迹若水與鏡遇物見形善巧方便惟能入求多事不以處喧無動故來就喧以無事為真定以 喧無惡涉事無惱者此真定也不以涉事無惱 須在意寬急得中常自調適制而無著放而不逸心太急則又成疾氣發狂癡是其候也心若不動 静已則行住坐臥之 有事無事常若無心處靜處喧其志惟見則行住坐臥之時涉事喧開之處皆行 不由人勿於定中急急求慧求慧 開之處皆

然無覆定心之下曠然無基舊業永消新業不 而不用實智若愚益資定慧雙美無極若定中念想 道合觸而不動心至 纒礙逈 有多感衆邪百魅臨心應見其人惟定心之上 心身有五時七候心有五時者 相半三靜多動少四無事則 脫塵綱行而外之自然得道 養生須知 此地始得安樂罪垢滅盡無 動多靜少一 觸還動五心 夫得道 豁 無

煩 惱身有七侯者 仙人五鍊形為氣名日真人六鍊氣神名日身心輕爽三填補天傷還元復命四延數千 鍊神合道各日至人雖从學定心身無五時七 神 T穢質色 光內照訣 生者若悟心地下功也切忌分别若 養生須欠 謝歸空自云慧覺復稱成道實 舉動 順時容色和悅二宿疾金 神

神 自 光 内 朗 **斯**更 神 然 堂 鄭 如 氣 者 定 無暗 發氣平和 氣 光自稿 此珠 光乃 槁 外 ハ境難は 悪光を 现林 心似 泄光修道 題光者神光也光 題光者神光也光 道延生之志士山 者神用之道也为 上 內 外 公內神光 光者照 上,一段,一段 也莊

養生須知

養生須知

飲食漸減運火候鍊腸胃中退盡陰滓淘清去濁迥 致也自然五臟生和心經上湧舌生甘津鼻聞異香

題躍心生懈怠談玄說妙和氣漸散必敗前功若不服元和除五谷是也如得此點切忌身心輕忽智神醫換陽元杰充腹能絕飲食而陰皆消也太上云但 謹守以失其常豈能迥陽換骨而長生外視哉

識心悟性

須識心識意然後悟我本來

來一靈

矣3却 也心本無心意本無意為從來熟境難忘心浮意 想謂之意意從念起心從物生 在方寸之中、夫方寸者是本來之真心主人 觀其心准然不動者謂之定定中覺靈者謂之 飛輪迴生死超出三界之外者須是燈心定本來真性蒙昧不能顯煥故不能逃輪迴生 如何 慧是用定慧兩全者日用之不虧也 心如何是意 既 **知覺謂之心干思** 郑起生之 根 翁是 源 者

養生須知

二五五

於个道有滚 神 道 與道合 神異之 存亡在 郑 虚 顯 融 力、所 體 徐 同於氣 易然而 出入無間身為滓質 變滅 形魔 形 所以 至 工聖得之於 與道合故 道 蹈 水 通 與神合 火 而無害 無生 嶞 迎不 死 隱 |對

二六

真身又西昇經 云形神合同故能長火然虛無之道 用多則心勢初得少慧悅而多辯神氣漏泄無靈光 人也及心者但得慧覺而身不免謝何也慧是心用 力有淺深深則兼被於形淺則惟及於心被形者神 木以之不別人懷道形骸以之永固資薰日人變 身遂致早終道故難備經云尸 合謂之得道經云同於道者道亦得之山有玉草、 人含光藏輝以期全閉凝神寶氣學道無心神 解此之謂也是故 與

二七

養生須知

**空而爲用合造化以成功真應無方其惟道德養** 同神鍊形入微與道冥一 智照無邊形照靡極總

之至要也。

慧性 圓 明

至無心於定而無所不定故曰定慧莊云宇泰定者持安之畢事形如槁木心若死灰無感無求寂泊之夫定慧者出俗之極地也致道之初基智靜之成功 定慧者出俗之極地也致道之初基智靜

發乎天光宇則心也天光則發慧也心為道之器宇

光但以 至極則道居 貪愛濁亂送至昏迷深雪柔與復歸純粹 而 慧生慧出本性非是今有故

質而懷之勿以多知而傷於定非生意難慧而 本真神識稍 希及之故為難貴能不騙富能不奢為無俗過 自古忘形者衆忘名者寡慧而不用是忘名也天 稍自明非謂今時 别生 他慧慧既生 用

養生須知

**真常莊云知道易而** 

勿言難

知而不言所以天

得長守富貴定而不動慧而不用為無道

過数得

二九九

也。 言之所以人古之人夫而不 莊云古之治道者以恬養智 而外之自成道德自然疾宙破山而不驚白刃交 智則定慧也和理則道德也有知不用而安其的 以智養恬智與恬交相養而和 視名利 神心之虚妙與道合真壽算無 如過除知生死如潰癰 智 生而 慧能知道非 理 無以智為也 出其本性 知用智

證道收心秘要

云至道之中 與道 與道隔若淨除心垢開識神本名日修道無復流浪,有因住無所有不著一物自入虛無心乃合道經,有因住無所有不著一物自入虛無心乃合道經,有因住無所有不著一物自入虛無心乃合道經,如道為本但為心神受染蒙蔽漸深流浪日外逐, 有國馬者淨除心垢開業人至道之中寂無所有神殿人不可以道為本但為心肺所有神殿 悟 道冥合安 · 合安在道中名曰歸根 開若淨除心步 道收心 者一 也百神之 神本 根守根不離名日 日修道無復流

消 命復復而 又續自 知常知則無所

悟 如 息 亂而不 制 者於言甚善 則 時事或然生疑 隨 待 傷本雖 與 滅船守静 慧 則 除若聞 養生須知 根悟已 騁 徒自 來 者 不别 時, 不着空行 則 譽善思等事 挑 之 真學之 俊 必莫 若徧 思量 終虧 萬代之業 有思思 之 有常 皆即 特宜 諸 事言心無 ,得齊所 心無指 一滅此人 自得 則 若 4 煩 所

開見即是非善惡不入於心心不受外名日虚心心無心非欲於道道自歸之內心既無所着外形亦心無心非欲於道道自歸之內心既無所着外形亦亦無心非欲於道道自歸之內心既無所着外形亦亦無心非欲於道道自歸之內心既無所有聞見如不 心 受受之則心滿心滿則道無所居 智也若非時非事役思強為者自為不着終非真由撓實則順中為常權則與時消息荷免諸界是

作意安之 丁嘉苗不茂愛欲思慮是心荆棘若不剪除定慧 病若 動亂 此心由來依境未慣獨立乍無所託難 得安閒無間晝夜行住坐臥及應事之時當 不除終難得道有 還複散亂隨起隨 若心得定即須 道 制務令不動外外調 安養莫有惱 清遠且牛馬家畜也放 如良田荆棘未除雖下 門是故修 道之 觸少得 以自安縱 安閒 和 種 純

養生須知

五五

養生須知

處事而不亂眞為大矣質為妙矣然吾子之ゝ有 其謬耶答曰總物而稱大通物之謂道在物而不染 取 是成取舍兩病都未覺其外執而謂道之階要何安離動而求定勞於控制乃有動静一心滯於住 收獨自生便不受駕御屬鸇野鳥也為人羈絆終 陳何能觀妙或日夫為大道者在物而心不染處 在手自然調熟心亦如是若放逸縱任不收惟益 神不亂無事而不為無時而不寂今獨避動

六

聞 夫三車者羊車載火鹿車載水羊鹿二車三宫往 人之 者何也子 下不停上 鶴鳴冲天記識先資於谷食蔵日之幹起於毫 疑至聖積習而成今徒知言聖人之德而不知 田返人氣海接着真氣三事共聚再返起火也是 所以德也 車搬運秘訣 一田返 徒見貝錦之 中田中田返下田下田復返上 輝烧未曉始抽之 聖

**隆生須知** 

二二七

周 有一車謂之破羊車有學之人與心意相投惟急 天火候謂之大牛車積累鍊其金身也三車之外

惚進退不常已入邪道不能成真矣 過陰陽不停或夢中見天崩地陷摔破羊車身體 安四肢無力而疾病心變成魔或見邪鬼心神忧

行合宜養生延年

時順攝晨昏護持可以延年三光知敬雷雨知 男

悲哀喜樂勿命過情可以延年愛憎得失於之以義、 可以延年寒溫適體 **靜習蓮宗敬禮** 譚有 為形勞可以延年坐 7 延年 利 兩忘勿兢炎熱可以 節可以延年 勿為 可以 養生須知 延延 貝訓可以延年詩書悅心山 無益常 年物來順應事 四勿侈華艷 **啰** 嗡清 臥 延年了 有 順 和安 時勿命身怠可以 損 門 可以延常 以延年 神 勿妄言意勿妄想 過心寧可以延 閨房可 動 行住量 延年8 延

心慘不忍可以延年聞聲知苦見殺思痛可以延年 可以以 禽饒獸品無過遠求可以延年勿食耕牛勿食三義 疏食菜根歡然一飽可以延年 随分 随綠無有謀念 四大開散可以延年積有善功常行陰德可以延年 以延年母好屠宰冤結生靈可以延年活烹生 以延年勿尚生鹽勿飽宿脯可以延年勿躭麵 延年見孫孝讓童僕順承可以延年身心安逸 飲食知忌養生延年 養生須知 割

夫病從 心生身從業 以延年。一 以味失笞責烹調可以延年 以延 百味勿毒五官可以延年鳥嘶 勿食可以延年 年為殺 性 病理言 養生須知 勿食家殺勿食可以延年聞殺勿食 粒不可很藉可以延年 勿以口食巧設 業從心生心空則業空業空 、砧痛 鼠盜勿食其 網穽可 飯惜所從 以延

光內照不惟却病延年而道從此入矣。 身空身且空病安從生願空其心即大忤意事付 如夢如幻如泡如影怡然坦然不以介意但能阻

養生至言

夫少年時耗費精氣神無異破家蕩子故中年得病 債主持帳簿登門時也但能忍節皆然少價一

彼亦有時而去然宿負未完一一月後不能不再 我索取着實省嗇積聚逋欠填滿一去遂不復

| 養生須知 | 巨勝子 微妙黄色 冬 弄子 洗烘乾 | 何首烏洗極净聽用人參條八兩阻 | 田廣嗣延年益壽其功不能 | 忧容顏潤肌膚補腎起麥與陽道 | 此酒安五臟和六腑補十二經 | 百子長生酒 一名養生主 | 附養生驗方 | 而長生外視與天齊年豈虛語哉 |
|------|-------------------|----------------|-------------|---------------|--------------|-------------|-------|---------------|
|      | 龍眼內以降內八兩          | 金 櫻子 極率微炒四兩    | 盡減          | 陽道保固真精媛丹      | 經絡清心聰耳明目     |             |       | 哉。            |

|   | 贄 |
|---|---|
|   | 生 |
| İ | 須 |
| ĺ | 知 |
| i |   |

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | _             |           |
|---------------------------------------|---------------|-----------|
| 巨勝子微炒香                                | 梧桐子五百枚        | 朱紅橋四兩微火烘乾 |
| 石子                                    | 白菓肉去衣敬        | 子         |
| 子甘州者                                  | 杏 仁 水泡去皮尖     | 胡桃肉去放八两青  |
| 松子肉素                                  | 棉花子去放取肉       | 棒子肉那炒     |
| 前子 去核取净                               | •             | 金桶子二百枚去酸  |
| 石蓮子去殼炒                                | 肉             | 沙苑蒺藜四两    |
| 框子肉去放                                 | 覆盆子 酒炒打碎      | 大紅枣、虫極肥大者 |
| 雞頭子四兩                                 | <b>遠五味子</b> 器 | 八大杏仁紫紫面   |

匀將 泡 起 內 以 再 好 按 結 過 收 入好 如 週 實富 宿 做 釭 白 聽 封 \_\_\_^ 次 白 咏 中 益 酒 用 E 日 養生須知 淘 泉 法 按 養三七 即 用 洗 製共和 有 再 酒 窩 白 極 酒 用 净 潮 再 酒 1 藥 將 好 再養三兩 好 前 處 研 旣 熟 頭 未入飯 內 諸 燒 糯 燕 米 以 藥安窩 酒 石 熟 E 棍 五 H 攪 大 釭 取 内 五三二五 丙將 酒漿 內 起 和一次 柳 木 傾 和 如 來 釭 拌 棍 河 益 勻 足 釭 水 取

**濫好**封 白 缸 足 泉 取 十一目 再入好泉 起榨 酒 足 鐔 十五斤好 取 七日毎 足 取 將 起 酒 封 榨 此 固嚴密 起 + 出 榨 酒 五 將 斤 頭 地 同 H 入重湯 焼 前 燒 前 將 以 後三酒共和一處澄 糟 酒 酒 共 棍 復 Ħ. 攪 五斤共和 斤共 入缸 内文武火费 處 火毒 和一 封 好復將 內 聽用此酒 和攪勻蓋 솟 攪勻 俟 糟 將 封 釭 愈

有 陳 綠夢梅 輕 此 通 體 如意 神 愈 利 酒 健返 關 效 妙 調 午六兩 竅 酒 和 老還童 千層华含苞 者取陰就屬 和 五 養生須知 毎日 暢 臟 六 自 名 腑清 中 時隨意各飲數盃不 神 脉 野 硃 蓝 砂 仙 遍 Ш ルル 不老 體異香永壽 紅 酒 花取淨辦陰 明目 梅 生城 和 顏 雕梅花 退齡 悦色 可過 取罄口悔 陰乾二兩 潤肌 東三麻陰 服 醉

二三七

白玉蘭花野鄉人梅雪 香圓花學花朵 紅杏花彩響 以上二十六味各依炮製共和一處再用惠山泉 西府海棠花野灣 頭 丹桂花野葵三兩發黃梅紅 茉莉花音采梅葉 二花 買熟店 內者八兩 養生須知 E川 料 日上 半井澤長顆者洗净酒煮熟同首烏入石日內傷成一 黄菊花學學 紫 秋 白 孩兒菊 歌花朵 蓮花鬚養用何首鳥粉傷 海棠縣在首梁未開者木瓜花縣西兩 玉 荫射花學好養前日木香花 光朝 桃花學縣黃桂花學藍扇靈 家如泥聽用長頭者為雄問顆者為雌用雄不用雌 乾||兩 自 白菊花 鳳仙花學紫 ) 如上取除 千八兩 水內泡|宿取起隆平

將 長 熟 五 密 棍 酒二十 斗 足 攬勻 取 封 攪 花 再將前 罎口泡浸二 和 以 起 五斤 將 勻 河 大 傾 復 罎 養生須知 人 水 缸 好頭 内 泡 封 將 所 缸 泡 浸 再 酒 内 好 / 燒酒 之 封 過二七 用 邚 宿 花 泉 好 做 Fi 週 白 酒二十斤 酒 次 E 日毎五 斤三 共入 罎 聽 傾 酒 日 法 淘 入 用 開 白 + 洗 E 好 罎 酒 極 再 净入 漿 之外 用上 燒 取 酒 起 缸 甑 熟 待 五 内 攪 榨 觔 出 内 糯 酒 和 蒸 漿 和 水 米 復

二三九

**久至**二 七日取 起將酒榨出共前酒和 處 燈

清匀裝二 **罎將罎口封** 固嚴密入重湯內文 武

煮三炷香冷定取起放淨 主 地一七退 火毒 聽 用

毎日早晚隨便飲數杯不可過 飲男婦 同 飲 暢 美.

非常男人服 女臨凡境也此二酒 神 仙 女从 乃仙家養生之 服嬌艷可 妙品 遍 體 異香

仙

前二酒 内 用 何首烏為三者葢首烏乃 服食養生

也 其味 甘苦溢氣微 温 無毒个生於近道原

仙

四〇

片用 施 也大能 者 種 城 腎與陽 乾 對長 淡 藥 縣 木 秋 名 安 白 杵 刀 其雄 苗 禁 出 後 起 五 搗 痿固 傷 成 臟 採 春 者淺 忌猪 藤 鐵 西 根 和 器 精 夜 羊 泡 間 明 紅 腑 類 墙 浸 交 雌 Ш E 補 Ń 合 ナニ 米 汁 甜 雄 垣 嶞 惡 泔 相 相 瓜 處 蘿 經 聯 兼 之 水 蔓 形 絡 蔔 内 晝 而 野 外 則 潤 長 此 過 用 功 宿 發 長 分 肌 有 筋 骨 開 膚 撈 生 五 生 效 稜 悦 方 益 各 之 取 氣 顏 仙 向 植 全 雌 辨 pp p 色 咀 其 H

養生須知

養生須知

服 漆 精 駐 容 顔廣 嗣延年兼治瘰癧 鼠瘡 療頭 面

改 風 功 點 瘮 南 解百 宏 何 河 服 大 首 縣 養 毒 不 鳥 有 生之 能 因 止心疼 盡述 老 爾 仙 得 人 草 及 名 其首烏原名稱夜交藤後 何 也 傳於後世 婦人从不受胎 姓 者 五 十年 採 取服之 者如拳大 也 赤白帶 白髮變 按李遠 服 之 本 黑 因 草 故 其 順

年 黑 病不生 百年 如 椀 百五十年者 大 、者服一 年 則 大服 顔色 悦 而

四二

體 則齒 年 貌若童子趨走 胴 有烏 落 神 更生 仙 長 獸 而 生 返 外 嶽 形 本還原二百 如飛三百年 視 與 狀異樣號 天 同 壽 者 其李君 Щ 如 如 精 栲 成三斗 栳 乃 草 純 服 斯 陽 栳 之

抋 歷 考不 仙 然豈矣 膏 專 誕以 治 氣 欺 M. 兩 哉 虚

五癆七傷

損 頭 酸 疼手 足 頑 麻 四 肢 無 力 白 濁 遺精 盗

養生須知 虚 却 病 大能 滋 陰 降

二四三

嗣 用 好 延 齡 恬 血 種 鹿角 種 神效不能 斤枯角不 盡 述 用將預鋸成寸 叚

用 担泡浸毎日以桑木 好 龜板二 打碎 棍 將 攪一 角 板共入磁 二次其水 缸 内 B 用 泂

極爭以 水 清 為 度 如 泡 洗不净循 班心 血 腥 汚 穢

值

浸

泡

至二

E

足

换

水七

**欠取** 

起

再以

水

淘

慎 餌 而 治 在泡浸之 病 也 恐 功復 返 流積於 將二 諸 經以為 鍋 内 後 患

服

和 起 晝夜足待 將 武火煮三晝 萬病不 冷 南 處復 頭汁 夏不 内 酒 濾 熱 個 三日退 延 起 鍋 取 百 養生須知 脉通 夜 鍾頓滚和 復將 起 用桑柴 年益壽 濾 火毒 暢 角板 文 身 角 毎 輕體健 武人慢慢嫐成膏收貯 服 板 日清晨以 鍋 去之不用 毎日無 又 用河· 舉 書 步如飛神 匙 間 挑三五 將 水如前 服 二四五 至一年 前二 足待 錢 煮 汁 許 器 取

河

車膏 此膏專治諸虚百損五癆七傷無論

後天一應虧損羸瘦體弱形容枯槁骨蒸癆

熱

咳嗽吐血氣急氣喘夜夢遺精百藥不效此係 以以

補人功奪造化大能返本還元。壽同天地其 功

宏夫 難 以盡述養生 者幸為留意焉勿視為泛 常

之方易而忽之也

首胎更妙用河 少壯無病婦人胞衣不拘男女亦不拘個數若 水以銀簪挑洗極淨再

擠 命定 入鉛 將 冼 三三錢 周 井 膏 取 圍 礶 水 酒 内 如 清 内 擠 以 乾 許 起 火 揑 開 爲 E 毎 極 度 河 滴 好 確 將 車一 取 净 固 酒 南 聽 起 毒 河 酒 一元人白 以麻布 用 客人 此 車 取 再 并 起 重 取 酒 聽 湯 手 酒 起 用 内文武 復 娘 鉛 內 日 毎 前 茶 包 打 酒 好 清 鍾 鉛 百 礶. 以 將 煮 鉛 將 内 確 葢 匙 炬 河

養生須知

二四七

養生須知

服 亦 F

黄 牛 髓 膏

大 能

肚筋骨 強 腰 膝健步履

長

力

氣

肌膚 愧容 顏 補諸 虚不足五 癆 七 傷 和  $\overline{H}$ 臟

潤

腑 安 健 神定魄 脾胃 添 此 精 養 住之 豧 髓 神方也勿 和 血脈 滋 陰 以 降 易 火 而 忽之 清 金 潤 也

肺

取 真 一犍黄 骨 髓二 斤水 牛 者 用 再 用 好 白

客 共 人 銅 鍋內 嫐 數 沸不 住攪之

為 家 麵半升再

「四八

蒸 用 和 均 補 取 好 傾 黑髮 腎 酒 起 糯 酒 聰 米 和 收 磁 製 廣 貯 服 週 耳 缸 此 桑枝 明 器 內 嗣 酒 百沸湯 清 以 目 內 毎 延 河水 聽 米 年 潤 和 補 用 肌 膚 泡 服 過夜 調 美容 亦 毎 名 如 pJ 做 兩 神 E 和 白 淘 顏 仙 白 以 人服· 脉 洗 酒法 拘 延 壽 極 清理三焦 淨 老變童 挑三五 酒 勻 甑 也 酒 顏 相 內

養生須知

二四九

按 時 平 對 日復 左 將糟 隨 時 缸 取 香冷 即有 意 榨 內當中按窩上以 製 出 用 月 飲 枝 定 水 共前酒 潮來候 數 取起 嬈 向東方 法 杯 酒 妙 放淨土 和 四十斤或五 至七日之後 不 為 可言 取 好酒灑之益好要煖 嫩柔條 一地退 處 入 鯹 十斤共入 **火**毒聽 酒潮足再養 封 固嚴密 用 缸 泡 至 重 毎 大 日

五〇

燕 為度 除 炷香 極干透 取起陰乾又以蜜 陰 再磨成末收貯 乾 再剪三二 水拌又蒸 听 長 做酒 段 用不 如此 即 泄

氣 若 泄 氣 其 酒不清香矣

加 皮 酒 此 酒堅筋骨健步履強志益精

服 起 痿 陽 可成 輕 身 地 仙昔魯定公母服 延年長生不走 服 此 年 酒以致 貌 如童

張 等 服 養生須知 此 酒 生二十

五五一

加 終 皮 諺云寧得 不用 明月實珠信非長 一把 加 用金玉滿車寧得 生延年之 仙品致是

稱乎

熟取起 糯米三斗以 傾 磁 河 水泡浸過宿次日淘 缸 內再入净四片五 洗極 加皮三斤 净

藥麯 窩 葢 四 兩 封 好至 參細 末六兩共和 日 酒 潮來足再養三五 拌匀妆平 實當

燒酒三十斤共攪

缸

定 取 缸 添 枸 容 杞子酒 大有 起聽 精 補 顏 過三七 勿服 益 癆 潤 髓健骨 傷聰 神效 用 肌 膚 日復榨 耳 枸 毎 歲 強. 明目 E 杞 亦 筋 味 其善 安 能 時隨意飲五七杯外服 弦 甘 同 陰壯 生子 神 氣 前 助 微 忍 酒 寒暑 寒苦 陽道也一名仙人杖 易 共 固 致陽衰諺云 和 精 無 渴除、 延 處 裝健 年益壽 煩 離 豧 服 却 封 腎 悅 病 胃

養生須知

三五三

養生須知

蓮 類 味甘溢 氣 平 無毒 又 為 佛座蓮花鬚也 亦

能 極 清 熟茶米三斗以 ال 明目 益腎 補 甜 水泡浸 髓 固 精 過宿 壽 數 無量 次 日淘 也 洗極 淨

甑蒸熟取起入 三斤白花蓮鬚 缸 十二 内 再 兩 和 酒 拌勻按結實當 娘 四 兩 或六 兩 枸

按 將 復 态 待 再 用 酒 嬈 潮 酒 來 足 再養 斤泉 三五 酒二十 H 取 起榨 共

日將 酒 同前 酒

二五四

則 退 則 則 無 此 有 養生延年第 密 毒據義之名甚大 火毒七 東方之 戊己之靈五 南方之 人重湯文武火煮三炷香冷定取 罎 B 內 液白 光玄精 封 聽 用 固嚴密入重湯 神 氣 仙 益天有車之星精 方 鎮 毎日早中 節 根 也 則有北方之 則有西方之 相 轉育成堪 按五 內文武火煮三炷 加皮味辛 ) 飴黃烟 起 用 也 声精 醸酒 放净土 苦氣 氣 杯 神 莖 皮 華 地 溫 效

THE PROPERTY AND PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF T

養生須知

二五五

養生須知

逐 多年瘀血在皮筋之中女人陰蛭痒瘡小便遺歷 生兼治逼身筋骨疼痛風痺疹瘡脚膝痿軟無力

止種種神效不能盡 述

種 白者屬金有水火既濟之功可升可降陰中陽 菊 類顏色多品黃白為佳於三月上 酒 按菊花味甘微苦氣平無毒黃者屬 寅日採苗六

也

寅日採葉九月上 一寅日採花十二月上寅 日

根俱各擇爭並陰乾 百日各等分稱勻擇成

五六

服 年老變童顏長生不老按此 臟 咀 目痛眩暈能清頭目養眼血收目淚去膜翳 至大至重之功為養生延年益壽之 除心胸煩熱 目 至 製為粗未醸酒服至百日身輕體健 無雙老人皓首成烏解醉漢昏迷易醒 年島鬚黑髮服至二年齒落重生服 利 身血氣 逐四肢遊風腰 至 輕至賤之草 助 肌膚潤 關 安 清 兼 市 痛 至 治 有 五 澤 N

養生須知

服

輕身延年

二五七

養生須知

取 地黃 黄糙 養三五或七日足 兩共和 泉酒八 起 倒 糯 磁 觔銅 兩 米五斗以河水泡浸過宿淘洗極淨 匀按 酒三十斤好頭燒酒二十 灑 缸 刀咀 内 於 飯 再用前菊花 平實向中 片同上米拌 開 益 缸 封 開 取起將酒 按一 好至七八日即有 缸復榨 粗末三 筒 和勻 再以 娘作出復 - 斤共入 同前 自 甑 好 內蒸 無錫 酒 藥 再 將 糟 酒 熟 曲 糟 潮 缸

五八

定 晨 隨意飲三五杯 取 蓮 處裝入罎 胃 止湯 經 起放淨土地下二七日退火毒聽 米味甘氣平 蓮 米粥 窮 脉安靖 痢漸開 日服 養生須知 内 封 如常退 耳 無毒煨 固嚴密重湯文武 君 Ħ 聰 怒生歡喜悅 相 粥作 明肢體強 火邪禁精泄去 飯食之能安神 不 健 可過 火煮三炷香 顏色堪作養 耐老 用 二五九 腰 醉 痛 不飢 毎日 益 健 壽 凊 脾

STATE OF STREET BY STATE OF STATE OF STATE OF STREET

食之妙品

也 按

服

妙

内

同

煮

熟食之

其粥之

**薄軟硬以聽人自** 

便

如

將蓮子煮數十沸夫然後再下米

同煮

煮數十

沸再将

<u>J.</u>

熟晚米以水淘洗

極淨入蓮

其

法

用鹽滾湯泡去蓮子心皮净

再

用

河水

先將

蓮

未壤者得來食之壽算

無窮堪作

神

仙

其糞中有未曾化者猿

猴藏於石巖之中經

年

本草註云雁食糞於

田

野

之

二六〇

雞 頭粥

夢 名 算延長王牌風 · 芡 賞 味 甘 氣 平 屬 土 止 腰膝疼痛益精氣健脾胃 無毒任煮粥老人食之

聰

耳明 生 外 服 目 不 強志亦治頸 厭 可作陸 源磨 地 神 補中除卒暴疾立 仙 如嬰兒食之形 刻 回

1 能 長 大故野 、年 耳

先 耐 雞 頭去 水 外 砂 殼 取仁春 鍋 煮 極 熟 成碎 再將 辦 用水淨洗 極 熟晚米 陶

二六一

養生須知

淨入 鍋 内同 煮軟硬厚薄得中服之作飯亦宜

皮

意 亦能 仁米 極 理 脚 熟 粥 氣 功亦同先將意仁入石春內春去外 如脂煮粥炊飯照前雞 痹風足 脛 **痿軟無力步履為艱等** 頭法同 其意 証 粗

牛乳粥

4 切諸虛不 乳 味甘平 足等症 無毒人乳更佳大能補五勞七 **人服補氣補** 血悅容 顔滋 傷 潤 皮

癆咳嗽失音

オニ

年 腳 氣 用 M 第 宜 建 骨 延年益壽 補 蒸癆 聯 純 取 Ŧi 黄牛 魚 服 꼐 起 沸 乘熱 再 Ň 熱 食 洗 2 竹 極 乳 盗 將 服 破 盡 2 拘多 再 為妙 補之義 乳 入牛 極 精 少水 更佳更 热 必須 渡 乳 毈 牛勿 同 鍋 米 不堪之 類易 妙 旋 內 用 煮旋 煮 用 而 河 形 軟 水 月. 先 速 從 食 硬 先 也 效 此 厚 浸 磁 服強筋 此 養 嘶 泡 鍋 係 生 览 内 意 延 待 骨 E

養生須知

二大三

根 樹 皮無情之義也發生者幸留意焉

服龍 服法

龍眼味甘氣平無毒古方歸牌湯中用之為引者

志定魂魄潤肌膚美顏色除忘卻怔忡多強魂聰 因味甘能入脾功與人參金奏能養心血安神益

明 外服輕身不老駐顏延壽長精神亦能諸毒

蟲瘴氣等疾

服食之法每日於子午卯酉四時用之擇極肥潤

一六四

氣 細 放 PJ 綠 嚼 意 身 如 [I 個 目 泥 返 内 者 得 端 時 力 滿 直 垒 辰 到 毎 送 面 功 還 舌 又 P 津 東 用 至 夫 邚 第二 復 或 中 毎 欖 時 黄 南 華 將 又 H 用 咽 津 枚 池 將 四 心中 送 釜 時 分 亦 쒜 一竅 第 如 作 中 萬 時 前 將 如 一口谷 口 核 之 緣 細 竅 亦 去之 嚼 放 此 將 赚 如 谷然嚥 復 精 鈩 送 乃 前 氣 凝 將 至 口 竅 神 神 口 服 元肉 聚 如 重

養生須知

二六五

於 此 中 不 散使精化氣氣化 神外外行之身輕體 健

遠 萬 在身中 病 不 生 服龍眼有大功氣歸元海壽算無窮 長生从視 此養生延年第一 乘之 術 術不 也

#### 八珍糕

老少男婦 能健脾養 小 胃調 兒 極宜 和五臟六腑補十二經絡 製服培養脾土萬物無土 無論

無土不長故土 則萬病不生 矣疾病不生身輕體健而壽 為萬物之世也人身之脾土 得

一六六

| 巴粉共和採拌勻入甑內以銅刀花成片放鍋內 | 粉麵一十 糯米粉面五升 共前藥末二糖鍋 | 兩 老米飯鍋巴鄉極乾打碎復炒黃色研極細 | 末聽用 結白洋糖一觔八兩 用白蜜一斤八 | 意仁米養病 英實公爾 以上八味共為極細 | 准山        | <b>料</b> 類 |  |
|---------------------|---------------------|---------------------|---------------------|---------------------|-----------|------------|--|
| 4 放鍋内               | 未二糖鍋                | 色研極細                | 蜜一 斤八               | 共為極細                | · 用東壁士炒去上 | <b>碎炒黄</b> |  |

蒸 烂香為度取起冷定打開陰乾再放火上 烘

乹 時隨意食數塊亦可不可當飽過飽 收 貯器中 聽 用 毎早晚當點心食之或不 如老人 亦

拘

泡 羔湯服之尤宜

服 黄精 法

夫 黄 楠 味 甘 無 毒 凡 山 谷 主 肥 俱 出 其 茅 更良並類 桃枝脆柔 枝單長葉如竹葉略短 兩

又有 對 而 偏 者為偏精其

結 即 為 取 抱 世 黄精 乾得 實 久月 朴 糧過 IF. 子云 極 若 精 荒 之正 挖 白 功 净 服 黍 力 根 酒 米亦有一 升 花 楯 因味 業者未 嫰 潤 勝 蒸 勝實服 非大有育力者 晒 審 不結實者 彿 九 甜义名 昔 次為 實 可的否其花 仙 家 勝根但 華 米脯 九蒸 稱 名黃: 不能 砋 花 堪 亦 九 精 難 類 採 服 町 晒 俗呼 御長 得 辨也 赤豆花 還 生 丹亦 野 花 厭 病 生 相 採 斛 似 申

養生須知

二六九

宜 叨 略 同 切勿哭 服 大能

者 安五 一臟和六

五 癆 服 之 方獲奇效耐 百 損 除 風湿 老不飢不 肚 元 寒 陽健脾胃 輕 身延年少見 潤 心

黄 痩 脾 胃 虚 弱骨蒸癆熱多啖彌佳 神 效

按 博 物誌目 太陽之草名黃精 服 餌 門 長生 太 陰

之草名鉤吻食之入口 有返 覆 鉤 物乃 野葛之

名也 人但言鉤吻傷 人殺人 金 無敢 食

别

還

腑

補

肺

本 草註中昔有 逃 入溪 Ш

有能追之者此非虚誣也

飢不寒人

漸

身輕

走

路

如

飛

飛越高

蒐絲子茶

, 茂 上府 獨 絲 子味辛甘氣平無毒 佳蔓延草木之間無根 朝 假氣 鮮國多產 而 惟 實 、如蠶 Ш 東充 子 秋

採 陰 干色黄細 者名 赤綱色 漢大者 名 菟絲蘗 種

功效並 回 如烹茶 湯先 用水淘洗 去沙泥

養生須知

二七

能 補腎助陽益氣強力補髓添精虛寒腰膝痿軟 向 日曝 乾復入鍋 小火炒黃色味香堪煎茶湯 酸

遺 服之外外 彌步履艱難四肢無力正宜多服及夜夢鬼 日濁精滑勿厭頻吞亦能肥健肌 無間明目延年 膚堅強筋骨

沙 苑蒺藜茶

苑蒺藜味甘辛氣溫無毒多生同州沙苑屬 近地道傍牧馬草場布地蔓出種分黑 河 南

亦 渴 藜 內 香 順 春 不明翳 氣乳 烹茶 男 種 去 者 者 成 刺 俱 参 發帶 煎茶 夜夢遺 服之大能 刺 顆 h 童 烹茶 此 粒 黑 下 鐵 如 一精遺 者 蒺 及遍身 服 易效肺 腰 補 藜 用 飲 無異 水 弱 腎 養 此 痿 精 明 淘 膿 洗 自 此 種 滑 E 吐 破 亦 去 種 者 能 亦 沙 炒 叮 老 生 黃 向 近地名 苑名沙 冶 瘕積 包 E 雙 胎 入 石

養生須知

致生須知:

嗾 飢不寒輕身體健長生不老陸地神 頭 瘡消痔漏痔瘡<br />
从服諸病不生可以碎穀 仙

#### 著蕷羹

慶者為住秋採曝干捣篩為粉作羹或 食之人手足太陰二臟大能治諸 名山藥其味甘氣溫平無毒南北 虚百 州 損 和晚米煮 郡俱産 五癆七 惟 懐 傷 粥

**益**氣力健門 煩燥邪氣却頭面遊風眩暈 胃滋潤皮膚長 肌 嬴瘦堪補腫硬氣 內堅強筋骨除寒

二七四

洧 開 聰 明夜夢遺 精 盗 汗 自 理 脾

从 服 飢 寒延年 耐 壽 窮

真 陽 丹

精 此 壯 陽 養 聰 生 Ħ 延年大 明目 安 補元陽之 孔 臟 和六 聖 健忘 藥 也 兼 位仲驚 補 腎

固

神 志 不寧腰膝 接 軟 酸 疼四肢 無力 諸 虚 E 氣

血 兩 虚 夜夢遺精 Ŧi. 冰 É 濁 盗 汗 種

養生須知

神

效其功

宏

以

盡

述

二七五

麂 血角不拘 多少 銼 末 以 好酒拌乾濕得中 二七六

乾 用 又以酒

超不可焦枯磨 類又以酒拌晒 井二三千件高先 在不可焦枯磨極細末煉白川塞和成劑入石日內 电不可焦枯磨極細末煉白川塞和成劑入石日內 电不可焦枯磨極細末煉白川塞和成劑入石日內

夫養生重命君子留意審焉 其鹿角或敗壞

业

解角勿用

#### 增 訂部

#### 太乙山人輯

#### 易筋功訣

者 須行洗髓 • 其於 崱 翊 衞 內 人生骨髓 精 不 八也危矣 盡 功夫 胂 然 , 以 0 0 提 外 挈 內功與外功不同 內 ,皮肉以內, 運用 加 銅 點 • 鐵壁 全是筋之作 , 四肢 外如 , 內功自 百骸 敗 荆 絮, 0 所 健 其於 內始 以 無處非筋 內功多從 人也 , 外功自健 無 , 易筋 無勁 憂 ; 外始 非筋 入手 外 如銅牆 O O ;嘉絡周 內健者 易 筋 鐵 壁 功 大完 身 外自 , ,通 III 健 滿 內 後 行 加 , 外健 紅 败 , 則 血 絮

,

人

o

手之法 向 O 0 揉用 左 揉 八有定式 凡 , 以 掌 練易筋內功 ,妙在用揉 推 , 氣入於血 功夫 。 吾人五臟 共分三段 , 0 分 揉有 其要訣有三。 , , 令其 右 兩 0 肺 郁 類 段 通 左 , 融 行 **JIF** 功 係自揉 o , 第一要決爲「守中」。此 百日日 H. 右氣左血 可將肺揉得寬健 c , 一係 初行 0 故行 他 功時 採 功 ; , 够 必 他採 須 , 川童子 須 角军 功之要, 襟 用手掌掌心 ; 第二段 生気 , 自揉 在於積氣壯氣 Ò 採 崩 剘 後 時先用 可自 胸 , 必須 • 力爲之 從 右 現 右 0 掌 身 F 推

增 訂 部

二七七

至 膭 地 徐 自 徐 生 , 物 未 成 间 見 大 • , 均徐 祗 頓 推 要 以 盪 均 削 m , 勻 之 化 不 長 功 , Ή 刋 久 漸 太 , 也 IIII 重 如  $^{\rm o}$ 太深 生 奚伏卵 凡 , 行 , 太 未有 功 即 , 縣化 重 防 不可望即 可有 顿 傷 **上
頓** 皮膚 成 0 效, 成 ,太深防傷肌 者 漸 0 文 世之說頓 不驟, 內 功至 法者 , Ħ. ľ ,祗 可影響及於 化 見 , 氣至 頓 增 自 虹 內 4 成 部 之頓 , 0 候 天

住: 意冥心 。守中之訣 揉 畤 存想 手掌 所 ---,宜含其光 治之處 山。處 , , 先存後忘,漸至泊 阴 那 , 胸腹皮肉之內, 凝其耳 韵 , 匀其 然不 其正 (鼻息,緘其口氣,正 動,方爲合式 對掌心處即爲 0 1/1 體不動 L\_ , 此 ,全神 中 默 切宜 注 守

紛紜 之精 生 小 效 神氣 , 存想之訣 馳情 亦 無 , 都 外境 大 功 γj: , ,意不 媊 也 積 在 隨 掌 集, 處 移 , , Ľ 念逐掌運,心注 久面久之, 不專,使神氣 门成 無上 掌心 不能凝注於一,則 功 0 掌在 力 , 匪 何處 但 却 , 揉岩無揉 病 卽 延 想 年而 在 何 ,人亦 處 也 0 如 0 無用 惟若 此 則 , 卽 雜 身

意 11-卽 第 ıŀ. \_\_\_\_ 要 , 決為 守中之時 意勿旁 • \_\_ 意掌下, ŻĖ. 0 人身中 全神貫注於掌心所繁處 之精血 胂 氣 , 非 能 自 ,方爲能守 È. • 意 爲 之主 0 意不二 o 意 行 ,念茲 卽 行 ,

0

即走散 之則元 在 幺 0 於各 氣元 則所注之一意,便成眞意 精元 **沪神自固** > 便 成外 一而充矣 功而 Ç, 非 倘或移念一 内 ဂ 功 **運此純一之眞意** , 揉着就不中用 一掌之外 ,或馳意 ,以導行精氣神,幷生發精氣神 矣 ٥ 此 與第 於各 一要決 ", 則 原則相 所注 耥 同 氣 , 神 主 0 隨 久 在

使不及

胺

體

,

此

爲

內外功之分際處

眞積力 中而不旁溢 , 不 山 第三要訣爲「持其充周」 久 引及於四肢,內功不固 , 0 效 人驗既 則自能積精生氣, 形 , 遍體 充 0 ,則外勇自亦不 週 揉功合法, 積氣生神 , 無微不至 , 積神 氣旣漸積 ,然後 全矣 生 力 引發 ,精神附於守而不外馳, , 積力 , 便爾自然節節 八無鍋而 自 能 堅 化 壯 矣 0 0 氣維蘊 惟 倘 未 須 直 充 於 淍 到

亦不 他處 部 , 可 行功 , 一段功為 測 由 「輕至 ri; 矣 0 , 重 宜逐 中部 全 ,逐漸稍加力焉。 功可分三段行之 漸遍 , 三段功爲下部 及胸腹各部份 , **久之, 自然精固** 0 每段約行 , 亦各有法 五臟六腑,務使全如銅牆鐵壁。一 百二 0 十日日 三段第一 氣 固 , 卽 神 步功均告圓 H) 固 望第 ,筋强力 步 强 成後 功 骨 成 處功 强 0 , 便可 初段 , 可 久, 加行 其 功 再 爲 神 移 Ŀ 勇 第

 二步

易筋

功矣

全禁慾 宜. 際,更不可犯。 禁止 一百二十日後 此 0 ,功完滿後,每月可疏放一次。能不疏放時,其功自倍。 否則 功時, 不 行房之前後, ,可近內 但功败不 最忌女色。 成 , 因爲內功以積氣爲主 , 均各须停功三日 且有 以疏通其留滯。 性命 不保之憂 , 多或二次 此爲最要。待至行下部功 ,積氣全持精神來統轄 O 倘逃遺精 , **,**須停工三日 切戏三次 0 , 初 在 ,方再 陫 功百 内 , 外分界之 初 亦 行 H , 全 宜完 功 0

肌 膚 ,滋潤疏暢 行 功 時 9 每日早晚各一次, 0 其方用 地骨皮 , 每次以一炷香爲限 Щ 練子,加入食鹽煎湯 0 并須每日用藥水洗澡 ,乘熱洗澡 , 淍 身皮膚擦 次,使血 紅 脈

度

0

洗心二 既壯 卽 根於 如是 若 以 个丹田 爲 |則積氣有所附 法 後 中年已漏之身, , , 以復其先天之本體 漸爲陰陽所 氣穴之中, , 守中有所主 耗 旣生 行此功前, 須行觀心返本法。因爲人於成形之初 , 更重以思慮嗜慾之傷,本體 0 Ī 并將散在五官百骸之元氣 分半於上丹田之心, 旣長 , 入手才不虛爲 。觀心之法,須 大 , 虧 復返於 分流 0 所 於耳 以 **然先清心** Ŀ 身 丹 Ħ 非 童 口 田 ,先 鼻 tþi 體 ,然後於上六 四 , , 以合 須 肢 天元氣 先 百 鉛汞 觀心 骸 , ,

爲之,不論次數之久漸 咽關 用事 於下六時中 Ш 廦 。於是 根 目 th 不 , , , , 趁勢咽 微微 不可 外 ,再行易筋內功 卽 觀 吸取 呼 (即自午至亥,以其屬陰,故日下六時)。行洗心退藏之法。因下六時陰氣 自子 , 下 吸 垂簾默照 至巳 , ,必須調勻鼻息, 靜坐存想山根, 將上六時充週於身內之氣,以意攝 • 達於上丹田 由 腦 , 後漸 也 0 以其屬陽 ,見效宏而易矣。 O 鼻納天地之淸氣 下夾背,至兩腎之間還轉 如此三百 , 存貯其中 , 故日上 H , 積氣生液 ,不論吶數 • 六時 口 吐腸 0 , 不論 胃之濁氣 0 , 積液生精 此 上透泥丸 行 **規心洗** 坐 坐 0 將 队 , 心二 ,由天 自能子母會合 · E 清氣以意充達 法 身定慮 (庭下) , 每 前面 Ħ , 可得 , 週身 Į. 破 不 , 鏡 暇 行 • 外 重 刨 至 再

編 者按 行此 功時 , 宜參閱 「內外功圖說輯 要 增訂部之「達壓易筋經」一文。

#### 二 打坐訣

擦腎堂穴三十六次 坐 時宜調 身, , 氼 宜調 然後將萬緣放 息 , 次宜 下 調 絾 9 , **收**視返聽 次宜 調 ì , 靜 O 觀玄關 先吐濁氣六口 , 凝神默照 ,吸渍氣三 0 功滿 7 下坐 六 口 0 坐 0

增

訂

部

Æ

二八二

時戒妄想 可頻擦 兜外肾 ,擦腹三十六遍, 面 , 目 安想時可用「念念在息」 ,由下而上 , **逆至髪際** 再安單。 壮 Ö 若脚腿酸痛,可左右換 或服 0 **戒昏沉,昏沉哼可用**「 瓜圓眼湯 0 汞走服<sup>·</sup> 白菓 ,亦可擦兩湧泉穴各三十六 提撕精神」 。睡宜曲 足 法 , 加 為伏卵 睡魔來

#### 三 斬三尸訣

次。

不斬自滅矣。 焚之神前。 **斬三尸,在於無過。平日設書一册, 存臥房案頭,** 初時常過多於功, 漸而功過各半, 久而功多於過,終而有功無過,則三广 日間功過,至夜間記,至庚中日

## 四 攝日精月華訣

靈透達 望 **,金水滿盈,其氣旺也。** 採取日精月華二法,亦爲古仙所傳。 ,疾病不染, 神智日增矣。採取之法:日取於朔,與月初交,其氣始也 如朔望逢陰雨,則初二、初三、十六、十七、亦可。 勤行不怠,清陰淸陽之氣,能使穢濁潛消 月 取於 過三 涛

當頭 再吐 流光 息 三個 咁 H F , 濁氣 月之後 先用 則 時行之,其決法與採日精法 0 ,隨氣通 咽 氣 活尖在 時 不 , 盛無 反復行之, 以意送至 ,可以貯到中 行 上腭暗 足取矣。 , 灌煉百 丹 如 田 寫 是七囘 取日 护 骸 貯 田 藏 , 煜」字 精法 。迄任 **渣滓澄而靈** 0 全同。 此一採取日精月華法, , 隨即 , 静守片刻 ,然後 一督脈通 微微 是於 光充矣 張 初 之後 以 , 口 鼻細 日 , 然後起行 , , 徐徐呼出 吸光華 太陽初 便可 0 以任意直送入下丹田 , 取月 濁氣 甾 會 時 初行時 華法 其 ,登高· 0 滿 再 調 ,宜於 П 山 鼻 , ,可貯在 息 H 閉 干 息 坐 , Ħ. 再 凝 0 定,調勻身 於是 正 吸 神 日 丹 再 , , 明 積 田 咽 細 細 厚 月 ,

#### 五 養陽訣

言 執 中 卽 , 非 守 是 善 陰 禮 屬 氣 陽 勿動 , 愼 未 , 悪 獨 盡 0 時時存 存 属 0 誠 陰 必 0 須 o 善心 時時行 میٰد 公 屬 無 , 不善 陽 行善事 孝弟忠信 , , 私 意 屬 , 無不善, 言無不 陰 即是時久保養陽氣 事 0 , 明 刻刻存 IE 是 天 禮 堂 義 善:非禮 ,暗 廉 邪 恥 。待陰氣全消 是 心 勿視 地 o 不 府 媳 , 0 非 萬 屋 漏 分 醴 , 勿聽 中 而爲陽氣純全 , 不 帶 欺 , 非 暗 分 禮 室 私 意 11) O

訂部

増

**養** 生 須 知

,則卽爲超凡入聖之時矣。

## 六 一字長生訣

意也。 古人常謂:「養生之道, 不外清心寡慾四字。 此亦「損」 可到。酒宜勿飲, 忿宜速懲, 慾宜力制;依此三宜,疾病自稀」。亦即「損」之意也 之道,以君逸臣勞四字爲要。 省思慮, 除煩惱,二者所以清心;君逸之謂也。行步常勤 ,筋骨常動, 臣勞之謂也」。 以及佛家之以「心性清淨」爲務。凡此莫不均爲「損」之 損字訣」爲最要。 程伊川有言:「口中言少,心頭事少,肚裏食少,有此三少,神仙 老子曰:「爲學日益,爲道日損, 損之又損, 以至於無爲」。養生之道多端 損而至於無爲之極,則養生之道盡矣。此爲古仙養生一字訣 之意也。曾國藩嘗謂 0 • ,以此 「養身

#### 七 神息法訣

**神息法者,「觀心遺照,** 動念卽差。當用心之時,氣自無滯。當川氣之時,心亦不

4: О 兩法相須 , 事同唇齒 。」此乃古法,雲笈七籤中曾錄之。 常行可以却病益壽 0

# 八 八字妙門一元真法訣

辟穀 之,得共眞訣 **充而無此需要也。此八字妙門一元眞法,行之宜,大有益生之功。** ,下一辟字即失道矣。 ·,即有意不食, 覺飢而故辟之, 非道也。道之至者,自不覺飢,自不覺渴,以其內 八字妙門一元真法者, 謂「虛心實腹, 飢氣渴津」也。此法修辟穀與服氣者,常用 ,亦易著效。 得道之士,不食也,非故爲不食,乃不需要食,故自然不食。一 不得其法, 行之無益也。辟穀法,本係道家古傳,然質言之

#### 九 明耳目訣

九過, 得失繫之而立, 存亡須之而辨也, 今抄經相示可施用之道。日常以手按兩眉後小穴中三 真誥曰:「求道要先令目明耳聰, 為事主也。 且耳目是尋真之梯級,綜狊之門戶; 又以手心及指摩兩目觀上, 復以手旋耳行三九過,唯令數,無時節也。旣畢,輒

增 訂 部

#### 養 生 須 知

**聰明:二年可夜書。** 以手逆乘額三九過 , 從眉中始, 乃以入髮際中;仍須咽液,多少無數。如此常行,耳目 眉後小穴爲上元, 六合之府,化生眼暉,和瑩睛光,長映徹曈,保

二八六

### 十 修道禁忌

鍊日神;是虞人坐起之上道也

端午午時,玄黃交合,川功則益十倍,犯淫則損壽。

五月初一至初五,十一至十五, 二十一至二十五, 此各五日係天地交炁,宜戒淫慾

**,犯者損壽,及永不希仙。** 

昏迷時忌淫, 對方情未動時忌淫, 心不願時忌淫。犯者損壽。淫欲淫意淫心,與淫行同 三月初九,六月初一, 九月初六,十二月初二, 此四日宜男女不相見,修真最忌 大寒大暑之夕忌淫,大風大雨之夕忌淫, 飽食後忌淫, 酒醉後昼淫,疲勞後忌淫 , o

( 終)

文山避叟蕭天石主編道藏精華第二集之四

道竅談三車並太上十三經

車經話釋

合

刊

自由出版社印

行

太

+

文山遯叟蕭天石主編道藏精華第二集之四

自由出

山版社

印行

經

註

隱君子道德五千言援古語以立論治世修身皆可用也吾儕平日讀道 靜無爲自然然無爲則凡天下之異端邪術競躁紛紛詭怪奇行機詐神仙以老子爲宗老子處世事事不與人爭外捐榮華內養生壽安和 **德經雖不解其義蘊而存心操品竊願學焉。深山窮谷之閒同心二三人** 也守中無邊觀空無相致虛守靜深藏若虛不矜奇不立異故史書稱古 擾皆非老子之敎也日自然則所行所作、順情合理體造化而流行可知 以老子爲宗老子處世事事不與人爭外捐榮華內養生壽

爲侶出入煙霞攜杖而歌

道德一 生何人也日隱於農者也乃訪先生於卷山許爲巢由同調授以眞機。 史數函講論延年之學不失老子之道,其中有十三經註解皆老 聖化不識不知順帝之則以是爲藏拙云耳。一日遊道觀閒。 駐最爲精詳。宋附循途九層更爲切近淺顯因詢黃冠日樹下先 見有圓幡 子書也。

太上十三基准纏絕註釋

太上十三經道德經註釋序

爭且不能爭也道育年七十矣。道生亦近古稀矣。道龢亦非少年矣。山林於回翁吾等繼派於紫霞有淵源也嗟乎天地閒事如愚數人者皆不必 爲徒之語各依道派自立世外閒名以爲大江之行潦溪澗焉紫霞受敎 書也簡編少而眞訣全我數人便於行習成已成人,其在斯乎並念受書 而 刊十三經存於書肆。以著先生婆心外將道徳九層印送琳宮梵字是

道光柔光敦详津中姓氏甲子而已矣。

道光柔兆敦牂律中南呂之月蜀山三隱者識。

內有何可樂惟佩此道德一註九層一篇長歌崖壑響遏溪雲各忘其

\_

## 純陽先生序

淳厚載錫之璋固其宜也幼而絕悟。長而元修嘗讀方壺外史竊 益明則如有聚雄子者仙才也金書入夢生於樹下人家世居卷山代之君道德無爲爲也正義註箋不作作也道祖傳之道裔述之大道於 名之日東來正義與陸子南華副墨相埒若二子者 相見後復相俱者有年時以重玄語之言下輒悟乃奮其才力作圓嶠外 入化與陸子左右吾側予聞而訪之。託名吾山道士携潛虛相隨。 志氣僻居在峨峯東崦閒靜少言不樂榮利常以一琴適其志而已予與 也夫註此經者有五惡有三美五惡者偏於言治世 有循途說是皆淸眞之文也而其最妙者道德經 蓋陸子之對峙也是故陸有玄廣論此即有道竅談陸有就正篇此即 知道 包身世而語無印合終入旁核三也不識 註尤足爲萬古明燈。 至道功修先要民 乃可謂善談老莊者 也偏於言治身。 以觀其 欲 登

上十三經道德經註釋 序

太

要歸根復命乃算有爲若下筆卽談聖神必致同於贊偈五也三美者何。國宮乃克無爲若下筆卽談淸靜必至流於空寂四也不識至道德力總 之眞義補吾之未註而示於評點閒也。 饒舌也爰樂舉而評點之藏之名山傳之志士。所以評點者亦以借此註 慨道德之旨不明於天下欲飛筆而註解之。至於今猶歉然也茲見頭旋 道合內外註分正副越顯經義含宏此一美也門筍接戚找補照應務使 所述有三美而無五惡使其早出千年即諸家可以不註道人亦不必再 經義貫通此一美也胸有眞參口無禪障能令經義宣昭此三美也吾嘗

欲教後世人同度能使先天道益尊多少註家無此本寶函長護鎭崑崙回翁首序定評論自序尤開入德門又見關中來紫氣眞看李下號玄孫 玉樞右相太淸洞玄校理修行功過兼選仙事遼東玄玄道人侍友張

我住方壺翫滄海君登圓崎壓蓬萊今朝共坐江亭上口誦南華自笑呆。 註能將道與開重看紫氣自東來彈琴度笛眞名」說法談經大辯之全一拜題於靑阜 二清總校眞函兼洞天秘藏事文明普度先生東派祖師同仙史館

身在雲山道在射淵然神炁最沈雄著書青島嚴馳外止火丹田靜守中弟陸西星拜題。 、競稱為大院長。我偏戲喚長城公藩籬道德憑箋註契悟諸經語總同

天仙白瓊暀拜書

太上十三經道德經註釋 題詩

十三經道德經註釋 目錄

道徳經註釋

陰符經類解 玉樞經約解

五廚經解 洞古經約解 日用經約解

金穀紅

明鏡經 護命經約解 清靜經解 定觀經約解 大通經約解

呂純陽先生評點

東來正義

圓嘺山紫霞洞主人頭蒞生蒸沐敬註

奉 道弟子亲道连校刊 於岳 陽

道也者內以治身外以治世日用常行之道也道之費隱不一可道非常道名可名非常名

即日道可道者可业也是是一个能帮能動故名為非常之名也 集補人所共由極則可名生太極於無極之內能靜能動故名為非常之道也名在無極不可名名在太道統發見於費隱之中至廣至微故道為非常之道也名在無極不可名名在太道統發見於費隱之中至廣至微故道為非常之道也名在無極不可名名在太道統發見於費隱之中至廣至微故道為非常之道也名在無極不可名名在太道統發見於費隱之中至廣至微故道為非常之道也道之費隱不可道道之發見則可

常之名斯 無定 可述也、 名机、 非常之道斯爲大道也欲著其狀則曰名可名者可擬

太上十三經道德經 註

無名天地之始有名萬物之母

無名即無極也有名即太極也無變爲有眞無定名也無極渾然之初無兆無形

可徵道所以爲萬物之母也萬物者統天地而言之先天地而有此道則生天生本無聲臭之可擬道所以在天地之始也太極判然之後有生有育即有造化之本無聲臭之可擬道所以在天地之始也太極判然之後有生有育即有造化之。

妙即無名之物故疑常靜以觀之徼即有名之物故運常應以觀之無欲有欲常常無欲以觀其妙常有欲以觀其徼故字、一本無常字、地生人生物不啻一大父母也言母而父在其中矣。

此兩者同出而異名同謂之玄玄之又玄眾妙之門。一帶常應也以無欲觀無名以有欲觀有名丹家以元關爲有無妙發者蓋本於此

玄兼賅眾妙眾妙之門統乎此矣 玄也於無欲以觀其妙已得一玄於有欲以觀其竅又得一字三玄總歸一玄 即妙竅也有生於無故同出無轉爲有故異名然雖異而仍同也有無妙竅皆

第一章生章、一作美善章、

相成長短相形高下相傾喻反復也聲音相和前後相隨皆作形主兩世天下皆知美之為美斯惡已皆知善之為善斯不善已故有無相生難易

**較**、 **較**、 作

人然乃有此惡與不善者焉然不可不去其人欲而求其天真也惟先以虚靈爲爲相遠知善之爲善斯不善之必去矣吾人先天之真皆美善耳至染於後天之已止也廣韻去也夫美與惡最屬相懸知美之爲美斯其惡之必止矣善不善極

問變動爲用以故有生無無生有先難後易長形短短形長上下反復同類相求 る。

是以聖人處無為之事行不言之教萬物作焉而不辭難如同聲之相應子馳於後旋復午降於前也此治身之道也 生而不有為

而不恃功成而弗居夫惟弗居是以不去。

是承上文治身之事言之聖人治身之事無為之事也治身之教不言之教也處

太上十三經道德經註釋

以求其志行有得於心萬物羣起而望之以待聖人平治而聖人不辭也豈惟不以求其志行有得於心萬物羣起而望之以待聖人平治而聖人不辭也豈惟不

休息如黄帝之訪道崆峒虞帝之倦勤陟位後世英雄俊傑功成勇退皆弗居也辞,且有生民之功聖人不以爲有有爲政之功聖人不以自恃大功克成即行

身可以治世成已可以成物者如此誰謂老子之道悉尙寂滅也哉 弗居者弗懸也夫惟弗懸其功是以復求其治身之道守身不去而成至人也治

第三章章。本作無為章、

爲治道也不以賢能之心與民相尙則名心已淡而民不爭矣不以貨財之心與上章末節旣言聖人治世功成弗居反求治身之道然即以聖人之治世言之其 民相貴則利心已絕而民不盜矣不見可欲而欲之則慾心已除民心以如是而民相貴則利心已絕而民不盜矣不見可欲而欲之則慾心已除民心以如是而

安於無事故其民亦無知無欲而抱其渾渾噩噩之眞使天下之智者不能爲亦 其腹而且志氣和柔以弱爲用骨理堅剛以强爲體使其身恬然澹然與世人相 身雖無爲而無不治焉名利慾皆無惟守中以虛其心名利慾皆淨惟夢氣以實 不亂聖人之心亦以如是而不亂也治世之善皆緣治身之善也是以聖人之治

不敢爲也聖人無爲之治如此。

第四章作無源章

道沖而用之或不盈淵兮似萬物之宗挫其銳解其紛和其光同其塵遇 兮其若存吾不知誰之子象帝之先

世光而 聖人無爲之道總在虛而用之耳沖虛也道以虛爲用其量包天下國家而不見 其為淵淵乎若萬物之統宗挫世銳而不損解世紛而不勞以其虛消銳紛也和 而實無所存問誰子而不知誰子也其名象在天帝之先乎蓋所謂無始。不掩同世廛而不汚以其虛忘光塵也只覺其沖然之體常凝湛然之性。

若 有存而

太上十三經遺鄉經莊釋

十三經道德

天地不仁以萬物爲獨狗 第五章章 彭本作守中第五章章 以上公胜本作中

用

之至也若待仁以生育之將物物要天地施惠而生育乃通此必難周之勢也惟 天地無心於爲仁以適萬物之需用而萬物各爲其所需自爲其所用不仁 不與獸生其芻而獸自食芻不與人飼其狗而人自飼狗則仁量愈廣大焉言芻

聖人不仁以百姓爲芻狗狗而果菜雞豚之類可推矣

天地之閒其猶橐籥光虚而不屈動而愈出多言數窮不如守中。 聖人與天地合德亦使百姓之各爲其生育自爲其生育而已所謂無爲而成也

量0往。 來無。 中無盡天地不言也聖人亦不言也若使多言將言有數而數即可以窮之 爲自然是故虚而能涵不窮屈於萬物其中能容動 而默運益推出其 Control of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the s

故 不 如守中而

谷。

七

上十三

經道德經註釋

生。門。 然胎息也用之不勤即是外爐增減自然符火也不勤者不勞也之根也天地之根乃反本還元之地煉氣化神之區綿綿若存即是調養谷神自之根也天地之根乃反本還元之地煉氣化神之區綿綿若存即是調養谷神自 P人順用之則爲死戶地天交泰不外乎此故又稱爲天地根言天地, 互藏

第七章章事本作無然胎息也用之不勤即是 無本私作 章韜光

身而身先外其身而身存非以其無私耶故能成其私。 天長地久天地所以能長且久者以其不自生故能長生是以聖人後其

聖人恬逸而民性亦復淳良聖人期頤而民命亦復壽考大道無私至是而聖人

亦若私有其生者無私反成其私也至矣。

第八章章。彭本作上善草、

與善仁言善信政善治事善能動善時夫惟不爭故無尤。上善者水水善利萬物而不爭處眾人所惡故幾於道矣居善地心善渦

使萬物皆足無有所爭但水性下流多處眾人之所惡人雖惡之究於水無損也 謙下斯舉動皆善無所爭心擇居善地藏心善淵交與善仁喜言善信政稱善治 利人而不有其功以弱為志水蓋幾於道矣人性之善也當如水性之善為秉性 道實識卑下而能上故曰上善其上善也比德於水焉水之善能利萬物之生而 有人思人則有下有上是更神於道靈於水矣 事稱善能動合善時在在處處柔善不爭夫惟不爭故無怨尤加之以視水下猶

第九章意艺本作持盈章、

太上十三經道德經莊釋

太上十三經道 德經註釋

持而盈之不知其已揣而銳之不可長保。金玉滿堂莫之能守富貴而驕。

自遺其咎。

已即如金玉滿堂莫之能守乎當保而不保即如富貴而驕自遺其咎乎人之道人使探其寶而遽有英銳之情此必退敗之兆也故不可長保也然則可已而不持得也揣探也人旣得其氣而復有求盈之念此招虧損之端也故不如其已也

治國能無爲乎天門開闔。能無雌乎明白四達能無知乎。生之畜之生而

不有為而不恃長而 載、 滿而為純乾聖人當此即連河車以載之乾金遂爲我有為親未免錯解不知言陰魄而陽魂即在其內八月十五日即車載之載營即營衛之營衛屬陽而營屬陰營魄即陰 八月十五日魂盡注於月館宮魄即陰魄也或日營魄也 即一 陰魄也 晚山

故能 所謂。 能無難也乎十月溫 畢者矣旣得其G 國者富 觀空亦空空無所空所空旣無無無亦無無無亦無遇然常寂也愛民者安如室育嬰兒子玄覽者內觀也滌除玄覽清淨內觀也清淨內觀心無疵累 民安國富乃 6 ·溫養內火天然暖氣常存嬰胎自長聖人專氣致之則必不失其一聖人載魄而返抱一而居則地魄於 能行 無爲之政乎治身以精定爲 人載魄而返抱一而居則地魄擒 經所謂 民安鉛足為 本0 中内。大学 國富 也6故

太上十三經道德經註釋

能

雄為功夫調神養胎不能不守雌也至於天門沖破陽神出入開闔自如乃則精定還丹則鉛足煉已還丹始可行抱一無為之道亦如是也治身以守。。。。。。。

機聖體成而

知識之神化爲正等正。

覺6如

太上十三經

白四達不悖乃能無知識也乎且更有生子生孫之功換鼎分胎也有畜福

口分

第十 章河上本 作利用章、 用

利無之以爲用。

輪輻三十六以象日月之運行然數在車之正中衆軸所貫轂空其內輻湊其外

故穀本無也而有車之用焉埏水和土也植黏土也陶瓦之工謂之塼埴爲埏爲

無室也一 類。 植之時本無器也一經摶煉而即有器之用焉室有戶牖室乃光明未鑿戶牖岩 此。 經雕飾而卽有室之用焉故以有之爲利無之爲用也有生於無大率。

第十二章章事本作 為本 腹作

五色令人目盲五音令人耳聾五味令人口爽馳騁田獵令人心發狂難

提入如此是以聖人賤之獨守內寶輕視外物故能去彼取此為 爽失也在放也奇珍玩好人所共奪故珍好隨身行亦妨也色聲味獵貨五者之爽失也在放也奇珍玩好人所共奪故珍好隨身行亦妨也色聲味獵貨五者之爽失也在放也奇珍玩好人所共奪故珍好隨身行亦妨也色聲味獵貨五者之

龍辱若驚貴大患若身の

何謂寵辱若驚寵爲下下、彭母古作即母下、得之若驚失之若驚是謂樂道安榮患若身則必和光彌謗此抱元守真之法也能若驚則必深藏美玉辱若驚則必重立根基此潛心奮志之象也貴若身則必

龍辱若驚 **龍爲下者猶言榮龍無定每爲下移之物以故得失難憑也得之若驚失之若驚** 

太上十三經道德經駐釋

以身為天下者則可以寄於天下愛以身為天下者乃可以託於天下何謂貴大患若身吾所以有大患者為吾有身及吾無身吾有何患故貴或得或失隨時謹凛隨時奮勉此之謂寵辱若驚也

在故可以患加之及其脱殼存補則不可以患加之也抑或留形住世眞氣內含化的設貴患而先講明有患者以有患須歸無患也然有大患之故亦因色身現此節詮貴患而先講明有患者以有患須歸無患也然有大患之故亦因色身現

新侯也善保身者乃善治身善治身者乃善治世孔子日龍蛇之蟄以存身也利灭下所託賴而不可自露其曠世之器者則可以託身於天下張九齡之所以誠其千金之驅者則可以寄身於天下黃石公之所以敎子房也保愛其身以身爲韜光晦跡又何大患之能撓哉故當貴重其身以身爲天下所寄命而不敢自輕韜光晦跡又何大患之能撓哉故當貴重其身以身爲天下所寄命而不敢自輕 

用安身以崇德也君子藏器於身待時而動何不利之有

**視之不見名日夷聽之不聞名日希博之不得名日微此三者不可致話。第十四章作贊玄章、** 

之象是謂恍惚迎之不見其首隨之不見其後執古之道以御 其上不皦其下不昧繩繩兮不可名復歸於無物是謂無狀

不見不聞之地希夷門也希夷之門性情所寄夷藏性希藏情故視不見聽不聞今之有能知古始是名道紀 謂恍惚時也恍惚之眞不見首尾其卽元始之炁耶古道者元始之體今有者現無也繩繩戒懼也猶言上閉下閉若有若無戒懼乎其所不睹而不可名其端倪混而爲一使彼三家相見焉其上其下契之上閉下閉也不皦不昧所謂若有若無戒懼乎其所不睹而不可名其端倪也而又有眞意來往其閒搏之而不可得更名日微此三者不可分門窮詰故當 前之用古今不同要可執古以御今無生有也能知元始以前推及元始以後是

爲道之紀歷也紀年紀月紀日紀時並紀一符一刻皆道紀也

第十五章章等本作保益章、

太上十三經道傳經註釋

者不欲為夫惟不為故能似不新成者不欲為夫惟不為故能似之為神之徐清就能安以久動之徐生保此道若以渾兮其若獨就能濁以澄靜之徐清孰能安以久動之徐生保此道若以猶兮若畏四類深兮其若為渙兮若冰之將釋敦兮其若樸曠兮其古之善為士者微妙玄通深不可識夫惟不可識故强爲之容豫兮若冬古之善爲士者微妙玄通深不可識夫惟不可識故强爲之容豫兮若冬

於本初其三遂不入火二與之俱此即不求有餘能守故常之道者也等牙子之 形容不過强為形容耳章中若字七句即皆形容之詞其所形容者物景也物象從古修士知此治身之道微妙玄通至淵深而不可測識遂不敢妄行測識即有 新創則不與眞道相違也魏伯陽云臨爐定錄兩五分水有餘一者以爲眞金重求有餘也保此道者不欲盈卽不求有餘也夫惟不求有餘是以能守故常不爲 參同契其亦體太上之道德經而不爲新創者軟 也孰能於重濁之內靜待其輕清孰能以安敦之神久候其徐出待之候之不敢 第十六章章、彭本、作處靜章、

明不知常妄作凶知常容容乃公公乃王王乃吾以觀其復夫物芸芸各歸其根歸根日靜靜 物芸芸各歸其根歸根日靜靜

後返於無物而遠造化矣故曰復命復命則知眞常之道矣常靜者能常應寂然 中則得其道既得其道當居閒靜無事之所謹愼而不失其道俟空器之生物而 內。。。。。。。 之芸芸而並盛者由無作而有作由有作而復還無作尚能隨化機以出入也是 之芸芸而並盛者由無作而有作由有作而復還無作尚能隨化機以出入也是 之芸芸而並盛者由無作而有作由有作而復還無作尚能隨化機以出入也是 之芸芸而並盛者由無作而有作由有作而復還無作尚能隨化機以出入也是 之芸芸而並盛者由無作而有作由有作而復還無作尚能隨化機以出入也是 及養置也虚空器也極畢其道也守居也靜無爲也爲謹愼不失也萬物並作者 大學不失也萬物並作者 看於有爲名象之中耗損精神故妄作招凶也若是夫人不可不知常乎知常? 看更湛然故知常日明也世人不知真常之道在乎歸根復命一概經營造 作C寂、靜、也G 沈然、則、是

太上十三經道德經註釋

上十三經道德經註釋

壞沒者無也有神無身則水火不能害金石不能残虎兕不能噬刀兵不忍斬何能大其造化而入乎至聖至神之域以選乎至虚至無之真也體合虛無長久不乃容容涵也公大也王貴也天尊也道虛無之極也猶言涵其元於靜泰之中乃乃容容涵也公大也王貴也天尊也道虛無之極也猶言涵其元於靜泰之中乃

危殆之有哉

第十七章章、彭本、作太上章

太上下知有之

等不貪不亂太上有之下民亦有之也下知者下民也。 事行不言之教不矜能使下民不乐不好利使下民不貪不愛欲使下民不亂不太上聖人也聖人居衆人之上故曰太上或曰太上上理也亦通聖人處無爲之太上聖人也。

成事遂百姓皆謂我自然 其次親而譽之其次畏之其次悔之信不足爲有不信爲猶兮其貴言功 其次親而譽之其次畏之其次悔之信不足爲有不信爲猶兮其貴言功 其次者道之次也太上之道無爲而成不言而治其次者不能無爲不能無言則

斯下矣其餘不足觀也已故復言根心之信上好信則民莫敢不用情上之信足之焉又其次不能以法令畏服則必以智巧侮之而馭之焉言道而至於智巧風親愛而獎譽之以興化焉又其次不能以親愛獎譽興化則必以法令畏之而服 順言也人主躬行實政優游感孚不誥令而民情服故必謹愼其令言功成事為。 下即以眞情信之信有不足下即有不信者爲而聖人必以信爲治理也貴言者。 愛而獎譽之以興化焉又其次不能以親愛獎譽興化則必

章俗游

道廢有仁養智書、6 大道章第十八章章。 本作大道章 入偽六親不和有孝慈國家昏亂有忠臣。

太上十三經道總 經 飳

の。これのののである。これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのではではでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これのでは、これの

政體之失渾淪之體遂有返還之功也用明用術以察求民情益深掩蔽猶之用

巧用機以採取藥物愈善互藏也在庭有孝慈所以和六親之不和猶之入室修。。。

<del>黎</del>定所以靜六根之不靜也國家有忠臣所以敕昏亂猶之玄門有眞金所以敕 ②

爲文不足故令有所屬見素抱朴少私寡欲。

紀大也又至也至聖不用智風盡敦龐民多利益矣至仁不用義俗盡親睦民歸

學慈矣至巧不謀利謀利者皆機巧之徒上無模巧下組盆賊矣聖不足於智仁

不足於義巧不足於利益仁巧三者若有質而無文也渾渾噩噩一道同風故使 民各有攸屬亦從其質實而已見素抱朴少私寡然民之文亦不足也然而美矣

十章章事本作絕學學

絕學者道全德備也道德全備何憂之有以聖人視眾人獨之唯甚直而阿甚諛

善可愛而惡可惡不知相去幾許也聖人無憂即無畏也人之所畏者畏其絕學·

山眾人皆有以我獨頑且鄙我獨異於人而貴求食於母 一之未後乘乘兮若無所歸眾人皆有餘而我獨若遺我愚人之心也哉沌之未後乘乘兮若無所歸眾人皆有餘而我獨若遺我愚人之心也哉沌之未後乘乘兮若無所歸眾人皆有餘而我獨若遺我愚人之心也哉沌之難也豈可畏人之畏而不求其絕學乎故曰不可畏畏。

安相樂也共食其德如享太牢同游其宇如登春臺此雖華胥風俗無以加焉聖先天大道如洪荒之未開無爲而成不言而治故眾人皆臻淳厚之化熙熙然相

太上十三經道德經駐釋

我獨求而食之以致長生是眾人之不如聖人即如唯阿善惡之相去也此聖人獨昏問飄然若愚頑而鄙樸者人不與我同我亦與人異也一粒陽丹號為母氣然也忽兮如天地之冥晦飂兮覺往來之無定由此觀之是眾人皆有所用而我判之象也俗人皆尙昭察我獨守其昏悶昭昭察察皆指的然昏昏悶悶皆言闇 中獨如遺世特立者然則眾人皆智我獨若愚也哉夫亦大巧若拙也沌沌兮未上下升降箇中運行不息若無所依歸者然故眾人皆有餘地可求而我獨於此上下升降箇中運行不息若無所依歸者然故眾人皆有餘地可求而我獨於此人日我獨澹泊恬靜杳無朕兆若嬰兒之未成孩也乘乘者與道相乘故曰乘乘 之所以獨鳴其絕學也歟

有物窈兮冥兮其中有精其精甚眞其中有信自古及今其名不去以閱孔德之容唯道是從道之爲物惟恍惟惚惚兮恍其中有象恍兮惚其中 用吾何以知眾甫之然哉以 第二十一章章彭本作孔德 太上十三點道德經註釋

稿 名真金一名首經一名真水一名神水一名真鉛一名鉛氣一名白虎一名虎氣為修士於此候其信之初至的當是精卽行伏之擒之時刻無差金仙有分矣一冥之精乃是眞精欲得眞精須知眞信故其中先有信焉浩浩如潮生溶溶如冰迎夫精爲性火下照相感而生乃能露出坎情然實微妙難測故日窈兮冥兮窈迩, 惚無定以言離性本無象也乍恍而乍忽無象皆与「食歌」。 写了 " 名… 孔空也大也至空至大之德器其中能容妙物故大道從此入焉道之爲物 浦 即寓道法顚倒也饱兮恍是性之本象恍兮惚是性所種之物以男下女交媾成 之然裁以此。 萬 不出乎真精也所以自古至今此真精之名諸經不能拋去於是以一物之真真金一名首經一名真水一名神水一名真鉛一名鉛氣一名白虎一名虎氣 有物焉或謂惚兮恍 物之理無邦重此初氣者以閱眾用即察衆物之初也故又日吾何以知眾 物也資連二物也故有象在上 補註章內四舉其中可知一孔玄關大道之門造鉛得丹不外。 是合象韻恍兮惚是合物韻而 句有物在中旬有精在下旬句法又寓道法 不知聖人立言字 法、 the state

乎此。

即則全柱則直窪則盈弊則新少則得多則惑是以聖人抱一第二十二章等。此本作全歸章、

不自見故明不自是故影不自伐故有功不自矜故長夫惟不爭設天下不自見故明不自是故影不自伐故有功不自矜故長夫惟不爭設天下 莫能與之軍古之所謂曲則全者豈肅言哉誠今而歸之 語以起治天下之理故曰豈虛語哉人能敬守一誠則天下亦必全歸其式也已本句以解本句也或問古之句復引曲則全者何故余曰此太上引古人治身之本句以解本句也或問古之句復引曲則全者何故余曰此太上引古人治身之 道也是以遇人治世必抱一以為天下式則藏泡一替不自見不自是不自我不 也少則得知足不辱也多則認貪欲自迷也此太上以前之古語所說治身之要 自矜王往以此四句項曲則全四句說殊屬妄解而不知故明故彰故長故有功 曲則全以減為增也任明直以柔制剛也窪別為讓則受益也弊則新剝則有復 第二十三章章彭本作自然章、

有不信焉。 者道亦樂得之同於德者德亦樂得之同於失者失亦樂得之信不足焉。況於人乎故從事於道者道者同於道德者同於彼失者同於少居於沒 希言自然故飄風不終朝驟雨不終日孰爲此者天地天地尙不能久而 乎故從事於道者道者同於道德者同於德失者同於失同於道

皆自然乃能與道德為一失即無爲也無爲而爲自得無爲之事道也德也失也飄風驟雨雖天地之所爲亦不能久矣況於人乎故凡從事道途者修德行道均 第二十四章章、彭本作跂跨章、俱樂此自然無爲也信行不足必有不信自然者在其先也 希言無聲也又無爲也入道者無爲自然爲宗無爲則泰定自然則恆漸否則如

**跂者不立跨者不行自見者不明自是者不彰自伐者無功自矜者不長。** 其在道也日餘食贅行物成惡之故有道者不處也。

太上十三經道德經註釋

是不信自然之輩終無所成者也以此論行道之法有如奧飯太飽走路太多必 不能做工夫比之於犬過飽則病比之於牛過勞則困故日物或惡之也而況於

人乎故有道者不處此心

第二十五章章彭本作混成章、

大地大王亦大域中有四大而王處一焉人法地地法天天法道道法自吾不知其名字之日道强爲之名日大大日逝逝日遠遠日反故道大天有物混成先天地生寂兮寥兮獨立而不改周行而不殆可以爲天下母。

而不危殆是可為天下母也道祖自開闢以來已知混沌之前有此母氣生天生虚也獨立乎清虛之境而不改變其眞常無非此混成而已一物周流全乎萬物混成未破也又無名也鴻濛始氣混混無名無名者先天地而生者也寂清也多 地生人生物皆於母氣胎之有問其名者不知其名先以道字字之道從首武先

天下故法天天在道内故法道道莫妙於自然故法自然 王亦大也王居其一一人首眾人也王爲人主不離乎人人在地上故法地地在 天地王同爲域中四大哉無道不知天天大也無天不覆地地大也無地不載五 萬世皆稱爲大道爲大則無所不行上乾下坤逝將去汝逝則無所不到北坎西。 兌遠亦致之是道也窮極必返或可出乎震齊乎異見乎離成乎良乎大哉道與

重爲輕根靜爲躁君是以君子終日行不離輕重雖有榮觀燕處超然奈重爲輕根靜爲躁君是以君子終日行不離輕重雖有榮觀燕處超然奈 何以萬乘之主而身輕天下輕則失臣躁則失君。 第二十六章章事本作重節章、

雖有榮觀燕處超然不以紛華擾靜也奈何絳宮主人尊若萬乘者遽以身輕天 故以靜爲躁之君嘗觀才德並重之君子終日游行不離輕重欲使施用輕快也 重者水也輕者火也水中生火故以重爲輕之根靜者定也躁者慧也定中使慧

而忘之全不持重養輕全不守靜制躁吾恋一派輕則失腎中之真水而火無

襲明故善人不善人之師不善人善人之資不貴其而不愛其資雅智大繩約而不可解是以聖人常善教人故無棄人常善教物故無棄物是謂善行無轍迹善言無瑕諦善計不用籌策。善閉無關鍵而不可開善結無第二十七章氣。其本作要妙等, 迷是謂要妙

立已立人人皆可重成已成物物皆可觀襲明者以先覺覺後覺心相承而警悟。以明日矣不可解者自然之凝聚可解則勉强撮合矣是以聖人守自然之常善矣不用籌者自然之火候用籌則拘泥爻策矣不可開者自然之內禁可開則假無轍迹者自然之河車有則存想搬運矣無瑕謫者自然之礼迹有則違悖宗旨無較迹者自然之。。

見不善能內自省轉相師轉相資也若不以相資相師為可貴可愛之事則自作 此之謂襲明也故 克明明德不善人親之亦以明德不善人不知自省善人

太上十三經 道 徳經 註

即如天下之谿壑有流有歸此眞常之元德不可離其地者也歸於谿

知其白守其黑爲天下式爲天下式常德不式復歸於無知獨之歸於黃庭復歸於嬰兒人靜以養聖胎也

層妙用足爲天下式程人能依此行之則自然之常德不差忒也既不差忒。

陰中陽產也知白還要守黑者神歸炁伏也天地萬物之理皆是如此故爲天下陰中陽產也知白還要守黑者神歸炁伏也天地萬物之理皆是如此故爲天下 能歸證於無極而煉神還虛矣知白必先守黑者陽往陰中也守黑乃能知白者

式程為

知其榮守其辱為天下谷為天下谷常徳乃足復歸於樸樸散則爲器聖知其榮守其辱為天下谷為天下谷常徳乃足復歸於樸樸散則爲器聖

人用之則爲官長故大制不割。

學也虛心養氣有如天下之空谷能爭天下之空谷則致虛守靜之常德乃能足。 順成人祭事也逆成仙辱事也然人當知成人之祭而守成仙之母常辱之學絕

也常徳既足乃復歸證於渾樸而返本還元矣渾樸之眞散見而生萬物芸芸之也常徳既足乃復歸證於渾樸而返本還元矣渾樸之眞散見而生萬物芸芸之 盛皆可取其材而制爲器聖人欲用其器則爲官陰陽長庶彙而保合之以歸於

第二十九章章 彭本作神器章、為為故大制天下者不尚分割也

將欲取天下而爲之吾見其不得已天下神器不可爲也爲者敗之執者

太上十三經道德經註釋

失之凡物或行或隨或昫或吹或强或贏或載或寫是以聖人去甚去奢。
\*上十三經道德經世界

然而呴或悠然而吹或氣足而强壯或氣嫩而清羸或載之上光或隳之下降無反失執失之也天下如是凡物皆然物之在身者或陽往獨行或陰來相隨或翕。多事不如無爲之少事也故不可爲也爲以求成而反敗爲敗之也執以求得而多事不如無爲之少事也故不可爲也爲以求成而反敗爲敗之也執以求得而 天下比身中也神器言至重也先天大道以自然無爲而成俗人多疑其空寂故 老離說此以示人曰人以無爲爲空寂哉吾將欲取天下而行有爲之致又見有 非自然而然者是以聖人行道去過甚去驕奢去泰俊三者皆喜於有爲之病也 爲者之轉多紛擾轉多設施無成就而無休息也夫天下之神器至重以有爲而

以道佐人主者不以兵强天下其事好還師之所處荆棘生焉大軍之後。第三十章等。東本作兵强章、

果而 必有 主强德不强兵以道佐人主者豈可以甲兵强示不得已果而勿强物壯則老是謂不道不道不道不敢的年故善者果而已矣不敢以取强果而 完 常 其 日 の 勿然。 果而勿伐果而勿屬。

者生覺刺傷之可悲也軍武功者即有入其兵而数 人主强德不强兵以道佐 道則不如其屯田防禦休息我兵之爲得也照賊吾師也殘賊吾師將欲誅不道而反自行地財,對於其難而已非示强也又或敵氣不衰敗 則 叫 想力强 敬修文德者天下之事亦多好還 用 物 而 使物應是爲不 《自行其不道也等然不衰壁壘相持出 甲兵强示天下予然有 不合於道也不是世之好强者。 13 計 計 計 兵 也 必 為 老 兵 世 也 亦嘗觀之於物 不 合於道 出其 如 其 **予**の形、其、不、 此亦 早巳 誇大 不、殘

太上十三

經道傳經註

遭困弱大樂將至逾時無用故曰物壯則老不如早已 或丹基未加己性未明不妨再築再煉又至果也然勿以果誇强也持盈不已必 衰氣敗不得已而行補導之攻亦已果矣至於百日築基三年煉己又至果也抑 章內備言行兵之利害而醒道妙處在一物字打轉言其有作有爲皆因精

而美之者是樂殺人也夫樂殺人者不可得志於天下矣故吉事尙左凶則貴有兵者不祥之器非君子之器不得已而用之恬淡爲上勝而不美夫佳兵者不祥之器物或惡之故有道者不處是以君予居則貴左用兵第三十一章原彭本作進兵奪、 之戰勝以喪禮處之。事尚右是以偏將軍處左上將軍處右以喪體處之殺人衆多以悲哀泣事尚右是以偏將軍處左上將軍處右以喪體處之殺人衆多以悲哀泣

繁而滋擾多耳有道者豈居此好兵之名乎是以君子處世燕居則貴友左為吉、 住之爲言群也住兵而日不祥兵尚可好乎哉兵之爲害也無物不惡以其籌策·

殺爲嘻一將功成萬右居右者喪禮也天 用耳然其論用兵之害亦痛経・處之メー. 用 不 事處之太上之心即天地好生之心也已 而 小敢攻殺是知偏將軍之有物主生而陰主殺也故軍中 廷黷武天下哉嘗觀於人事而慨然矣吉事尚左凶事尚右左爲陽而右爲陰兵爲美事若以兵爲美事者其胸中必好殺人者也殺人之人豈可使之得志兵爲美事者以兵爲美事者其胸中必好殺人者也殺人之人豈可使之得志 用 兵則 救難為 將功成萬骨枯其事可爲痛哭也 右、 天下不祥之事莫過於喪禮故以喪禮處上將軍西將軍之有生意也故其位居左上將軍之有殺機也也故軍中有上將軍有偏將軍偏將軍之徒非得一 凶也益以見兵之不群也 濃亭嶂薫然恬淡而古英 放殺人之衆以悲哀泣之戰敗。 恩按章中喻意蓋言女鼎不祥未可 兵 八原非君子之器。 勝凱還終不 而、也0 上將 其勿輕 軍之令 其位 不得 以喪 居

道常 無名樸雖小天下不敢臣侯王若能守萬物將自賓天地相合以降第三十二章章。並本作無名章、

太上十三經道德經駐釋

甘露人莫之命而自均始制有名名亦既有夫亦將知止知止所以不殆。

譬道之在天下由川谷之於江海。

亦將止於土釜而養之也知止不殆惟抱一以虛其心自然泰定安焉此道也推不煩造治而調均神氣於此兩平也氣化爲液初名金液還丹金液之名旣立夫侯王守其樸則大制不割萬物亦同來賓也地上乎天則天地交泰几甘露下垂大道無名象純是一團渾樸有如無極樸雖小然居太極之上豈可馭而下之乎 之於天下循川谷之於江海而有所歸宿也

其所者久死而不亡者壽知人者智自知者明勝人者有力自勝者强知足者富强行者有志不免知人者智自知者明勝人者有力自勝者强知足者富强行者有志不免第三十三章順肆傷戰本、

尸賊者有真强蓋已了命矣知足守富止火養丹强行有志面壁九年一得永得知人事者得妙智自知其本來者得圓明蓋已了性矣勝人欲者有定力自勝其

與地同人心死神在與天同高

為主常無欲可名於小萬物歸焉而不為主可名於大是以聖人終不為大道汛兮其可左右萬物視之以生而不辭功成不名有衣被萬物而不第三十四章作任成彰、

、故能成其大

而無欲小莫破焉故可名於小也統會歸而不主大莫載焉故可名於大也惟聖功成不名有衣被不爲主生成廣被之德本於無爲故莫能名不爲主也了真常 飛兮其無涯是可左右逢源隨人取用萬物賴道生而道不辭只運其時行而已

人亦不自形其大此其所以為大聖人也

親之不可見聽之不可聞用之不可既我大象天下往往而不害安平泰樂與餌過客止道之出口淡乎其無味第三十五章师仁應尊、

太上十三經道德經駐釋

然無味者豈知見聞俱絕正復取用不窮也然無味者豈知見聞俱絕正復取用不窮也然無味者豈知見聞俱絕正復取用不窮也 車以圖一快然酒闌歌散終不久留矣大道則不然出於口而生津補液似覺谈 往遊其字恬然澹然而. 象者無可象而象之故曰大象仍指大道也能持大道者則天下皆往而歸之 太上十三經道德經註釋 無所患害但相安於平泰而已夫美樂美餌能使過客停

必固與之是謂微明柔勝剛弱勝强魚不可脫於淵國之利器不可以示將欲噏之必固張之將欲弱之必固强之將欲廢之必固與之將欲奪之。

勝剛强不戰而自服也知魚之不可脫淵則知道之不離乎身知器之不可示人興樂將復落也欲奪固與去將復返也往來相因理可見微知著故日微明柔弱固先也噏與歙同又飲也欲噏固張散將復飲也欲弱固强進將復退也欲廢固 道之必由乎已0

則即

名之樸無名之樸亦將不欲不欲以靜天下將自正。名之樸無名之樸亦將不欲不欲以靜天下將自正。

欲作焉不欲作則萬物恬靜不求天下正而天下將自正也。 宴樂繁華非國家之福也吾將鎮之以渾然之樸使彼守樸遠眞庶幾欲作者不守萬物自化恭巳無爲可治天下太古之遺風不可想乎惟是承平久而動作興無爲無不爲者無爲之爲卽是有爲契所謂處中制外凝神成驅者是也侯王能無爲無不爲者無爲之爲卽是有爲契所謂處中制外凝神成驅者是也侯王能

夫禮者忠信之薄而亂之首也前識者道之華而愚之始也是以大丈夫應則攘臂而仍之故失道而後德失德而後仁失仁而後義失義而後禮之而有以爲上仁爲之而無以爲上義爲之而有以爲上禮爲之而莫之之而有以爲上仁爲之而無以爲上義爲之而有以爲上禮爲之而莫之 上德不德是以有德下德不失德是以無德上德無爲而無以爲下德爲上德不德是以有德下德不失德是以無德上德無爲而無以爲下德爲

太上十三爾道總經駐鄉

ДŃ

處其厚不處其薄居其實不居其華故去彼取此。

哉乃一失而爲仁矣又一失而爲義矣再一失而爲禮矣而後云云者所以歎氣相爭自仍所從天下事不將難爲乎夫大道不爭即能使民不爭此何如之上理。 以爲也義之所爲者畏之是也天下震感故亦有以爲也然仁一仁也義一義也 害有爲他反令羣情好動而有以爲他仁之所爲者親之是也天下悅服故亦無 先成為無德之人上德不德守無為也亦因萬物自化而無以爲也下德不失德 至於禮則朝有因革野有殊俗則爲之甚難也欲强而行之民莫與應反使攘臂 醴以還淳也前職者性道之光明華酸盛而反生愚暗亦前職之经更也 の 文夫立身處厚不處薄居實不居華去取攸宜謂渾樸猶在人閒可也 運之轉移非謂仁義之有偏用也夫禮以忠信爲根本薄俗起而反開侮亂必賴 上德之士不見有德之象而具有德之量下德之士不欲自失其有德之名而已 是以大

第三十九章

太上十三無道線極数神

以賤爲本也非乎故致數車無車不欲琭琭如玉落落如石。 將恐發神無以寧將恐歇谷無以盈將恐竭萬物無以生將恐滅侯王無 以生候王得了以爲天下貞其致之一也天無以清將恐裂地無以寧 判有餘欲得此一者須在太初前後之間有氣而無質無質而有信者也五行以 水則無以分何以見其清也地從昔闢以一而闢然非有此水則無以承何以奠水及空也今試從得一者溯之夫道之始於昔也天從昔開以一而開然非有此 水爲一此水乃善之極澄之極不可思議之功德水也名之曰水似强也不名曰水爲一此水乃善之極澄之極不可思議之功德水也名之曰水似强也不名曰 替太初之先也一眾數之始也始生之物其名爲一太初以前茫無着太初以後 其寧也神從昔奉以一而奉然非有此水則無以供 貴高將恐蹙故貴以賤爲本高以下爲基侯王自謂孤寡不穀此其 一者天得一 非有此水則無以兩何以助其盈也萬物從昔作以一而作然非有此 以清地得一以寧神得 一以靈谷得一以盈萬物得 何以昭其靈也谷從昔達以

四

也故由此而推致於物有如造數車者轉物車用以其多而妄駕之敗盡不覺也漂此孤寡不穀而得之也豈非以賤爲本乎凡侯王之守其賤正侯王之守其一 之以其性卑賤而流下也自古人主謙尊而光故貴以賤爲本高以下爲基孤寡水氣行之盈而不竭水氣充之生而不滅水氣養之貞而不愛其貴高者水德輔。 致盈致生致貞者皆以一也清而不裂水氣淨之寧而不發水氣載之清而不歇用何以為天下之安貞也天地神谷萬物侯王體各不同然所以致清致寧致靈 又如玉之珠珠石之落落其具衆多之貌者太上不欲取之矣。 也故由此而 不穀侯王之自稱亦甚賤而甚下也而不知富有四海貴爲天子玉食萬方者即 心則無以育何以資其生也侯王從昔而作主一以爲主然非有此 第四十章為去用草本 ル則 無以

反復也天地冥合一陽來復道之初動也弱柔也身心恬靜專氣致柔道之妙用反者道之動弱者道之用天下萬物生於有有生於無

也還丹之事在乎以乾之有入坤之無乾種之而坤產之無中生有故道生於有

有生於無也天下萬物皆是如此。

為道故建言有之明道若昧進道若退夷道若類上德若谷大白若辱廣上土聞道勤而行之中土聞道若存若亡下士聞道大笑之不笑不足以第四十一章歌 彭本為明道章、 夫惟道善貸 且成。 德若不足建德若偷質直若渝大方無隅大器晚成大音聲希大象無形 行若自懈信受若自欺者而後能韜光徐煉同塵守虚溷跡求成惜陰敬道否則上士之道行以勤爲本其中有不自嫁不自餓不自異不自實不自顯不自滿奉

它下士聞之而大笑笑即毀謗之徒也然雖大笑於道無損不笑反不見爲至道與中士之存亡下士之大笑一也烏得謂之勤中士聞道斷續做去故曰若存若 也古人立言亦有此意其言修道者明若映即不自炫也進若退即不自銳也韜

太上十三經道鄉經駐禪

問給與無盡且使化工大成也眞上士也。 至也大音大象無聲無形中庸之所謂恐懼不聞戒愼不睹者非卽此歟抱道人 中下所能企也所以方有四隅大方無之但守中也器望早成而大器無之欲求行而若自懈質直若渝雖信受而若自欺惜陰敬道有如此此皆上士之勤修非白若辱即不自顯也廣德若不足即不自滿也滷跡求成有如此建德若偸雖奉光徐煉有如此夷若類即不自異也上德若谷即不自實也同塵守虛有如此大 日若辱即不自顯也廣德若不足即光徐煉有如此夷若類即不自異化。太上十三經道德經註釋 如此夷若類卽不宜三經道德經註釋

道生一一生二二生三三生萬物第四十二章

在方而。靜。道 其中一生二也水火調勻陰陽交泰木情萌動物類蕃昌是故二生三三生萬成終者皆在乎是成終則庶彙歸根成始則一陽來復陽即火也故言水而火中生動而一乃見焉一者水也在卦爲坎坎居北方勞卦也萬物之所以成始。。。 立三才之上五行之先太上論造化故必以道 爲始大道 無形。 火、始。其。

一也水中產陽火一包二也水中藏木汞一包三也水中現金鉛一包四也水中萬物故帶出三之數耳且不必言二也一氣爲丹二三四五皆助之五行皆包於皆包於一二水火雙修三四五皆助之可不必言三也太上舉三蓋以三而窮極火旺二生三也木生之時即萬物甫生之時三可以統萬也又按修丹之法五行火旺二生三也 懷真立一包五也且不必言一也窈冥之物胚胎虚無又可包之於道也還們之一也水中產陽火一包二也水中藏木汞一包三也水中現金鉛一包四也水中。 金五生四也先天五行其數治而隨三數舉而五可包水中火發一生二也木以備金生水四生一也水生木一生三也木生火三生二也火生土二生五也土生物也此統言造化而丹道亦在其中愚按後天五行其數亂而繁五數舉而行乃 也此統言造化而丹道亦在其中思按後天五行其數亂而繁五數舉而 行

豈不至**節**而至易哉。

物質陰而抱陽沖氣以爲和言雖多而歸於至要只覺其典貴不嫌其詞多

萬

言三生萬物三木數也物從木旺木從火旺火在水中生則萬物之體外資陰

太上十三經道總歷胜釋

丹法言之坤交乾金變而成坎坎體外處而內實則當以沖虛含其氣如太和之而內抱陽外陰內陽外虛內實虛涵陽氣是爲沖氣物情至此合太和矣今並以太上十三經道德經註釋

所教我亦教之强梁者不得其死吾將以爲教父 人之所惡孤寡不穀而王公以爲稱故物或損之而益或益之而損人之人之所惡孤寡不穀而王公以爲稱故物或損之而益或益之而損人之 氤氲焉。

山澤損鬥倒用之則又爲風雷益山澤風雷感應正因乎損也此教也易教也古室然焉天地以損而得益是用益不如用損也二卦平列卻當效損卦一邊又況自盈於是損下益上天地相交之泰運亦因乎其道上行之損故君子以之懲念。。。 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 600 人 於王公也故觀之於物亦有因益轉損因損得益者玩易道而知之矣否卦天上 人莫思於名之賤孤寡不穀卽賤名也而王公以此自稱雖有損於名號實有益

以强梁爲教父强梁乃劫奪之徒損人益己終不得益者也父與甫同從上聲。 人之教也太上日人之所教我亦教之蓋教人知自損耳不善者善人之資故又人之教也太上日人之所教我亦教之蓋教人知自損耳不善者善人之資故又

第四十三章章事本作至柔章、

天下之至柔馳騁天下之至堅無有入於無閒吾是以知無爲之有益不

言之教無爲之益天下希及之。

者不必搬運自然沖突也以不言之教合無為之益天下眞無有及之者向泛言天下之氣水此句指身中言譬起法也又日吾是以知無為之有益無為此石泉穿山可見也無有者無形質而但有氣水亦可達吾身而入無閒也上二至柔者氣與水也氣無不達之竅水無不通之經故能馳騁至堅而無

第四十四章章事本作為名章、

足不辱知止不殆可以長久。名與身孰親身與貨孰多得與亡孰病是故甚愛必大費多藏必厚亡知名與身孰親身與貨孰多得與亡孰病是故甚愛必大費多藏必厚亡知

太上十三經道德經註釋

身親於名身多於貨得身無病亡身有病此理之曉然者也故太上以孰親! 太上十三經道德經註釋 孰

孰 病覺之所以動其良 心使人自悟非同乎後世訓文一味貴備反令輿情不服。

名者損我們入學貨者亦悖出即所謂甚愛大費多藏厚亡者也愛至於大費是來臨名歸烏有貨歸子虛亡入鬼趣難復人身是則可痛也已夫人生在世成我來臨名歸烏有貨歸子虛亡入鬼趣難復人身是則可痛也已夫人生在世成我亡身不以爲痛者如此沈迷要皆名利心重保身心輕者也豈如喉中氣斷大限 此太上譧和之德也然世有親其名而疎其身多其貨而 少其身得身不以爲貴

辱也藏至於厚亡是殆也皆非長久之計也太上以慈悲之心立言覺

大成若缺其用不飲大盈若沖,其用不窮大直若屈大巧若拙大辯若訥第四十五章章、彭本作清靜章、與魯人曰知足不辱知止不殆可以長久其斯爲聖人之德也夫。

躁勝寒靜勝熱清靜爲天下正。 大成若缺如日月之光圓而暫虧推而復明故其用不敢也大盈若沖如滄海之

涯の

治立則卻走馬以糞田天下事已無為也泰治盛而否亂伏則生戎馬於近有道是否運旣久陰極陽來之時無道是泰運旣久陽極陰生之時否亂定 焉不當得也欲得咎莫大爲故以知足爲足者則能常足矣 - 將有為 也。 得替莫大穩故以知足爲足者則能常足矣。補註卻去也糞治亂而復始泰定爲福見可欲而欲罪莫大穩已足不知足禍莫大 否亂伏則生戎馬於近郊天 而泰

太上十三經道德經註釋

四九

也天下無 事雖不用馬 而馬在卻之云者去之於山澤如歸馬之意云耳又馬木

不可以治田 其 言以糞者以 也、

不作 吳牖章、

不出戶知天下不窺牖見天治不見而名不為而成。第四十七章章。本作長 **彌遠其知彌少是以聖人不行** 

為學日益爲道 日損損之又損以至於無爲無爲而無不爲矣故取天下

## 者常以無事及其有事不足以取天下。

常以 耳。道 無不爲矣故取天下者必先有奠安天下之心無減之謂也損而又損鉛氣乾汞光現以至於養神 則方寸已亂。 以爭戰爲能以襲奪爲事適以擾天下。失天下也何以取天下乎或謂取天下者。 也及其有事必先有農蕩天下之聲有爲而多爲以動尅動以殘摧殘以暴易暴 以仁修治百姓攜手而同 爲學與爲道不同學貴求益 第四十九章章、彭本作年德方寸已亂如范增之忌劉徐元直之爲母是也亦通以無事之人肩有事之任古來如莘野磻溪南陽諸道人是也及其有事在心以無事之人, 貴求 小損心然有事 の :事累而· 歸。 山立基者道又何嘗不念盆也然有由博反約者念 萬國 傾心而來會則 博反約者益 無為 可以取 益。 還 虚行我 無不爲。 特其後 叉何嘗不損特 天下矣故必常以 以靜制動以德、 無爲之事斯無爲而 必 知 損 4. 其 夫損 先必 無 求益 者、

聖人 、無常、 太上十三經道德經註 心以百姓心爲 心善者吾善之不善者吾亦善之德善矣。信者

吾信之不信者吾亦信之德信矣聖人在天下慄慄爲天下渾其心百姓

無常心者無偏一之心也心無所偏則能帡幪百姓浹洽民心民心所望者望聖皆注其耳目聖人皆孩之。

之斯渾之矣爍惵誠切貌。為天下渾其心者帡幪百姓耳百姓皆注其耳目仰視俯聽各有所望聖人皆孩為天下渾其心者帡幪百姓耳百姓皆注其耳目仰視俯聽各有所望聖人皆孩 人善之信之也不善者亦善不信者亦信聖德之誠孚大矣故聖人在天下惶慄

第五十章章。彭本作最生章、

何故以其生生之厚蓋聞善攝生者陸行不遇兕虎入軍不被進作甲兵出生入死生之徒十有三死之徒十有三民之生動之死地亦十有三夫 兕無所投其角虎無所措其爪兵無所容其刃夫何故以其無死地。

明之十乃天地生成之數一天一地一乾一坤乾卦有三陽坤卦有三陰萬物遇萬物出生而入死皆在乎十有三中夫十有三者向來諸註皆不得其正旨今發

方。斯、於 成。種 之、 Z 能。 而。遗、雕。一。徒。 勢、也。 死者。 人 人、冬。 坎 陽。動 然。 於 於 荷。也。善善。亦、 荷。 萬物 損元 內。丹、坎 而。 否 何以故。 三 陰之。 之生在 乃。道。者。 死 **水**。因、 其、 神。 則 地 有 爲。返 藥。 故 者 攝 官 生 本: 物。 不。 生 日 同之。 中。坤 中 轉。 如 知、於 生 無 動 而。 功機 陽。養、春。生。生。生。其、 厚、 有。 Z 死 死与 物 黄。 遂。 將 則 死 惟 静修觀 命之 陰。広生、 芸芸 實。 有三 死 地心 而。 乃。 死。致、死、之。長、亦、 者 然其 成。一一大。一 受生其 術 能。 充 旣 减。 生6 道入、 自 我 寒 動、 爲 死、 靜、 天 生 促 .... 一陰之坤和 陽 者 得三。 陽、地、閒、 K 也 人添死サ 易言 來復 往3 耳6,耳6 何 陰; 逆 夫上。於 以 踢。 動。 死。 來。上。之。帝。 者 而。 典。 即 爲 行。 攝 者 回之乃 X 剪 也 安 物。 摄之。 生之。 生之。 既靜。 那 則 頓 陰 有。 同〇 母、 死 Z 而 厚。 其、 而。於。道 歸。三。則 生。之。 長 生者 린 引入。 而 區 攝心歸。 4 生 不 夫 而、 下攝陽。即。久而。之。之。以。視。 蔂 德。 物 生。雖 養、 陰、 動此 非人。 
北人有。 
化、 然 與 則、 三。陽。 萬 上。而。中之 中公 庶 自、 循、 不 促企 物 加 遂。之。 虚。乾。 攝。之、 之、刻、 之。 之。 。 為 持、 與乍 Z 乃。是 環、 有 相、 死 爲。攝 而。卦向生 因。

太上十三經道德經註釋

五匹

生而不有爲而不恃長而不宰是謂玄德。

道無名德有名道之尊德之貴道德無使令物理自然會惟道主其忠惟德主音。 道種物德護物故物以道生而以德畜物吐形能勢乃能成萬物尊道而貴德以

長育而成熟而養覆轉保全神皆德之伎倆不有不恃亦不宰無爲而成卽眞解。

玄德者上德也。

第五十二章章彭本作有始 章歸元

天下有始以爲天下母旣得其母以知其子旣知其子復守其母沒身不

强。殆。用寒 開其兌。 濟其事終身不救見小日明。守柔日

有聖號。 始出者何坤: 真 和。有 觀其復濁以澄靜之徐清安以久候之徐生皆始事也始復者之少如故名先天妙鼎悟眞謂產藥川源皆始地也始行者何致 天下之道有終必有始然其始非一端也金丹有始出之地始行之事始復之物 冥 種是他 於玉池之水銀以成戊土戊土即陽丹也陽丹乃外丹外丹乃丹本金花是始然金非坤家故有之物乃乾家之火精也丹法以於爲玉入坤爐而成坎冥其中有信其中有精無名之樣無形之金皆始物也還丹以此金爲始故 外邊陽鉛伏內邊陰眾母與子見故曰知其子爲但此陽鉛之來須得火一种為陽鉛夫有陽鉛爲母即有陰汞爲子陰汞是後天子氣陽鉛是先天一他黃芽是他白雪是似以外丹爲內丹之娘親故有始以爲天下母也母一地之水銀以成戊土戊土即陽丹也陽丹乃外丹外丹乃丹本金花是他一 爐與陰爐是也陰中藏陽故名陰陽 其明無遺 身殃是謂襲常。 始行者何致虚極守 爐月現兌方故名偃月爐兌爲 何混混成成窈窈 稟

太

兒 則。而。功、 此 子。上內妙、太 小 黐 用。 恐不 則 日 可守柔者身之王之 小成故日濟其事終 成故 生 坎 見之後 宮沈而、 月濟於外圖先已有傷於內心養兒閉門是為要決者 一心養兒閉門是為要決者 一心謹慎審察調寒溫周旋十 一心謹慎審察調寒溫周旋十 一個無為故不敢勤於外事優 供子復守共 則不。 閉其門終其 道具人是此緣 **沈堰**減運 水0身 守。欲 氣。不 城。其。 本。救 沐。擒。 平。此。和 浴 旋十二次 416 不 離。 故小人養養 可。宫。 加。之。 節© 柔。 能 以。眞 中 之金 静功· 開、塞神、其 開、 想 武。汞。 守 。蠢 火。當 此柔 也に用。 形 始 武。 乃 如。意、日 則。火。共 黍。亂、 母。猛。 强〇米。火、 戀。烹6 故 事 功、 光 溫。塞、外。爲。綿。丹 日。寒 應 養。其。符。神6於。成 酬。功。際。此形土。矣G來 道夫。食保神。釜。大繼 小。長。能 生

卽 身脫厄故日用其 金光也明者 守其眞常也。 氣也 光復歸其明無遺身殃是之謂襲常之道長生久視之修襲即金精也以金光罩金精則光明藏裏神氣相依胎養功成

吾 山評、 此章 旬 旬 解 得淸字字抉得 出、 還丹之道盡見於此吾常謂

**倉甚虚服文綵帶利劍厭飲食財貨有餘是謂盗竿非道也哉使我介然有知行於大道惟施是畏大道甚夷而民好徑朝甚除一第五十三章で彭本作介然章、** 田 甚一燕。

妄作招凶精枯神散如朝廷之故官既行除削則元陽之盡失也如田疇之疆岭也夫積精累氣可以成眞此大道平夷之路人所共由者也民心好徑爭入邪途特操有圓覺躬行大道惟施是畏施則順出成凡多損我之眞精故以是爲可畏 我言我家也非老聖自稱之詞也介然特操也我家性體圓 明使我介然自定有

子十三 經道德經 註

太上十三經

文綵帶利劍徵逐於飲食之徒妄想乎資財之足若是者專以竊道名爲心如人胥入荒蕪則關竅之皆塞也如倉廩之積儲咸歸虛耗則精氣之皆亡也彼但服

隔牆用竿暗挑物件是稱爲盜竿而已必非道哉必非道哉。

第五十四章章事本作善建章、

普放以身觀身以家觀家以鄉觀鄉以國觀國以天下觀天下春何以知其德乃餘修之於鄉其德乃長修之於國其德乃豐修之於天下其德乃善建者不找善抱者不脫子孫祭祀不輟修之於身其德乃眞修之於家

與天下歷言修德之地也以由也觀示法也由身示法身以及示法身於家國天建中立極故不拔抱一無離故不脫子復生孫分身現化故祭祀不輟身家卿國天下之然哉以此 下皆此真身 第五十五章章。彭本作合德章、首此眞身也德備於身示法無盡故以此周知天下也

常田明益生日祥心使氣日强物壯則老是謂不道不道早已知牝牡之合而峻作精之至也終日號而嗌不嗄和之至也知和日常知知牝牡之合而峻作精之至也終日號而嗌不嗄和之至也知和日常知常使之厚此於赤子毒蟲不整猛獸不據糧鷙不搏骨弱筋柔而握固未 明自在蓋有益於人生者赤子祥和之氣也倘其有知有識以心使氣則反乎柔乃咽也終日呼咽而不嗄則氣和之至也人能知和則守常不死人能知常則眞 蟲獸鳥不加害焉骨弱筋柔孩體也故能握固人知牝牡交歡則峻作喪命赤子 縮而不舉也人以忿而和氣變其聲嗄然赤子則有號有嗌而無嗄號乃呼也監 無知則精純之至蓋無欲也峻與朘同赤子之陰也又縮也俗以朒縮爲胺縮蓋 m 爲强矣世之好强者亦嘗觀之於物乎末三句解見前三十章

Ħ.

知者不言言者不知塞其兒別其門,挫其銳解其紛和其光同其塵是謂第五十六章尊。 基本作文同章、

太上十三經道德經註釋

玄同不可得而親不可得而疏不可得而利不可得而害不可得而貴不

知者是行有所得之人不言者難言也蓋其深造自得心欲言而口不逮也若徒可得而賤故爲天下貴。 道今間汝乾坤坎兌是甚卦爻龍虎汞鈕是甚法物賓主雌雄是甚分用恍惚杳微節自比喻深機吾恐其未盡談此又況登眞入道不外還丹還丹理明乃能得以言爲尚自謂某仙眞書眞傳已盡不必師指其道可行豈知眞固眞矣其閒細以言爲尚自謂某仙眞書眞傳已盡不必師指其道可行豈知眞固眞矣其閒細 真、者6依 **兼之言語難通恩威難布首終難恩火候難知且更有說者古人云金丹大事須** 冥② 心好道感動上蒼塵念消除神明默佑乃能得知其道也按圖索驞豈足以竟紀色。他們和去恩愛愼德行此皆要身上持行而非書上所能了者也夫惟何也也然輕財和去恩愛愼德行此皆要身上持行而非書上所能了者也夫惟何力者圖之訪尋有力之妙用問君載在何書矧其功夫行持並有書不能貸 何體認洋沈顛倒怎樣安排而且玄牝未明不能造化黃婆未請安得成親

其微哉是故知者不言言者不知也以其有難言者也或日知之者固屬難言以

經印訣以訣印經眞實不古書發明乎層次此即口 古書發明乎層次此即口 語。道念彼未 將。 以、 比 或 典、 來〇大 先 尔知之先 第 、器相逢、 似 日<sub>©</sub> 真師 口款為捷傳皆非也口訣未 重 非、 賢 愼 重。 知 人。 勿。 解 中本根原係の公訣印經眞常 人者若知之而 者之必 師 金傳薪念切亦必 金傳薪念切亦必 聞。 釋 遇鍾 卻 分 叉 外 與實不處合乎大道此眞師之 與實不處合乎大道此眞師之 如口訣之妙也人讀丹經即為 有 從 祖 詳 坐論一旬天京 明然其逐 识。 何 輕言之則 言 聞之豈不有能 亦必屢試屢 者之必 並非 得之而。 單 八重聖人) 業陽 盡。 詗 有 隻 磨弟勤。 知 自。 疏。 究三言 也 言者 祕。 去還來講究之時熟 何 依 以三體形 也言之如。 上根仙 豊不知重玄、一 請 經遣 師皆而 再 導 其 兩 爲 競之日 器種 句之爲 知乎 m 其不言也會 後盟香 樂 於 秘語天所以 丹經 聞 非 丹 水聰明、 幾 其 口 口 道 **亚** 訣也 設者、 談便可以 敷設鉢。 聞 句 難 妙 得 可了况其下 心 黄帝 親。 師 記。 不 切。語 能 註 口 可 以串 道 此 訪 成 廣 也 乃 段寫 德 日 来。 通乎 成細 能 細 而、

太上十三經道德經註釋

閉門養神氣也挫銳而不爲銳挫能守弱也解紛而不爲紛擾能泰定也和光而。如此也不是,如此不為為人物,如此不為此,以此不可以不為人。如此,如此不知,以此,以此,以此,以此,以此,以此,以此,以此,以此,以此,以 幽光同塵而出塵孟子曰聖人之於民亦類也此卽玄同之旨也故不可得而親。。。。。 不可得而疏可得而親則可得而疏也不可利害不可貴賤亦如此也故爲天下不可得而疏可得而親則可得而疏也不可利害不可貴賤亦如此也故爲天下

之至貴無復有貴於聖德者

以正治國以奇用兵少無事又言。第五十七章章。彭本作以正 6草淳

故聖人云我無為而民自化我好靜而民自正我無事而民自富我無欲而民彌貧民多利器國家滋昏民多技巧奇物滋起法令滋彰盗賊多有以正治國以奇用兵以無事取天下吾何以知其然乎以此天下多忌諱以正治國以奇用兵以無事取天下吾何以知其然乎以此天下多忌諱

而民自樣。

記非徒端拱也實有能敬之教使人感染奇非同詭詐也實有靜鎮之教使人難正非徒端拱也實有能敬之教使人感染奇非同詭詐也實有靜鎮之教使人難 測故必以正治國以奇用兵焉無事取天下無爲而成功也以此者以治身之道。

故國家滋昏至於技巧悅君必多奇淫之物法令侮民必多盜賊之屬此皆治理 知治世之道也朝多忌諱則貪鄙之臣進故能使民貧民多利器則機詐之徒担の 之變也故復引聖人所言以觀其治道之常蓋在於有欲無欲之分耳

其政問問其民醇醇其政察察其民缺缺禍兮福所倚福兮禍所伏孰知第五十八章章、彭本作其政章、 割廉而不劌直而不肆光而不耀 其極其無正耶正復爲奇善復爲妖民之迷其日固人 **%是以聖人方而不** 

問悶敦樸貌醇醇安靜貌政敦其樸民安於靜矣察察刻覈也缺缺疏忽也政好 本祥和乃復變爲妖孼亦因無正也然則民入迷途夫豈朝夕之故哉割裁截數不知之意不知其極則亦無守正者耶夫正本直道乃復變爲奇邪因無正也善 傷残也肆徑行耀炫異也四者皆民之迷也惟聖人大方無隅而不假裁截 刻覈民多疏忽矣禍福倚伏之端,人當知其極而守其正孰知二字言外有數

**| 太上十三經道德經註釋** 

太上十三經道德經註

守而不致傷殘 履直韜光則得道之正軌也。

第五十九章章事本作 根蒂章、

治人事天莫如嗇夫惟嗇是謂早服早服謂之重積德重積德則無不克

無不克則莫知其極莫知其極可以有國有國之母可以長久是謂深根

固蒂長姓久視之道

一服以富國安民言積德以民安國富言克勝也猶言治事崇儉則能富

第六十章章、彭本作烹鲜章、歸根以伏其氣養帶以全其神也

治大國若烹小鮮以道蒞天下其鬼不神非其鬼不神其神不傷人非其

神不傷人聖人亦不傷人夫兩不相傷故德交歸焉。

成服也 人以靜治而不擾人質 而已鬼魔也神靈也不傷不擾也猶言以道立治魔雖靈而不擾非不擾人也聖意與割不同割尚分析烹尚調和小鮮小物也視大國如小物只在乎調和民情。 魔又何敢擾人哉故魔與人兩相忘而爲聖德治伏也交歸、

章章 彭本作下流章、

大兩者各得其所欲故大者宜為下 取大國故或下以取或下而取大國大地常以靜勝也以靜為下故大國以下。

下之牝牝柔道也牡剛道也小國雖剛大國以柔靜勝之故以靜爲謙下之德也 此章示天下諸侯當修謙下以懷小邦也下流爲眾水所歸此大國之統小國故 日大國者下流非言居下流也管合附庸故稱爲天下之交當用柔德故譬以天

太上十三經道德經註釋

氣。交。 柔。 交。 柔。 者。 亦自 也。國。相、大。大 小 也。資、國。小也。賞。 亦 大小 I雙關得妙? 海 北。 海而崑崙相接故曰大國海而崑崙相接故曰大國 不 心火其性剛躁水之靜能 夏有獎賞之意每年J 唯下於小國則小國與 在於此故稱 所也眾脈依 就 而 也 思 脈 依 时 。 。 。 各得 悦服於大也太上大旨本為· 國 大 以 有 心為 國 其欲皆因 有 小 今試言之大國者崑崙也 過之亨與時偕行過以利真之大過之象老夫得女過以相 牡。 6而今又以我以稱為牝戶也以 在於此。 大之下小也否 樂 口 我爲牝以為 邀 爲社稷之臣每 國 其實和 能制火之動此即 為 為 北 以 彼 為 牡 以 彼 為 生 之 為北以彼為北蓋顯倒其剛柔非顯倒其牝牡。牝戶一穴元精在內靜攝腎氣於其中故其先即所謂黃庭也下流之德為天下之牝牝柔也 者下流非言崑崙 大 故或 國諸 則 下 小 庭也分 四俟講柔遠日 國之君雖於 入事 流者元海 歲可收其供給 謙 即鉛之來能制汞之飛也以靜爲下 下以取之 下流之德為天 有欲 居下 流也下 〈事人之道〉 棄畜人之德言 ○ 欲臣 也崑崙之津。 相 柏資之義而からます。 或居下而取 流之地當天下。 國 下之牝牝柔。 言欲 鎌。 下。 下 (修身微旨 歸於元海。 欲。之 依 大 於。 國 附 生。 强 大 凌6。國

牝

丹田也故有欲兼畜人之德小國小過者亦取法於易道矣雷山之卦利於守貞。。。 於攸往故象詞以澤滅木爲喩蓋言澤水高漲而其木皆淹是爲大過之象也。 液則香崑崙之液者是爲下而取 下丹田以生氣則取丹田之氣者是爲下以取也抑或丹田之氣逆上崑崙以生國又從丹田到崑崙也取大國者持合崑崙金液共落黃庭也故或崑崙之液流國下小國即由崑崙到丹田也取小國者採取丹田金水逆轉天谷也小國下大國下小國即由崑崙到丹田也取小國者採取丹田金水逆轉天谷也小國下大 此の故有 故 用。 象 一小國即由 中面以 補 人。 八事人之道一上一下相資相四原以守貞爲吉與小過正知 鳥 故 遺音爲喻猶言飛鳥宜下 或 數句 下以定 作故 心性 田也。 或黄庭居下以收崑崙 也 取小國者採取丹田金水逆 故 也大國大過者實取法於易道矣澤風之式利 は相守顧倒乾坤逆海上相符為精生氣而気 以 崑 高 美 液 。 則其晉 百可聞是爲小過之象也下取法於易道矣雷山之卦和 入元海 之液者則爲下 远運黄河修身妙訣莫渦 氣生神將以飛依黃庭 轉天谷也小 氣 。 妙 訣 莫 過 。 以取又或 而 下 入 丹田 升

太

庭照下以攝丹田之氣者則為下而取此義亦可參範

吾山部 借牝戶之名權易黃庭之名非移牝戶之地於黃庭閉也修丹家顧倒法物卦 **爻字多互相借名耳涵虚直言之回道人更加發明一句一眞訣掃盡千百譬** 神保精道貴靜也凝神聚氣道貴柔也虚神受氣道貴謙也守神候氣道貴弱神保精道貴靜也凝神聚氣道貴柔也虚神受氣道貴謙也守神候氣道貴弱 也以神交氣道貴下也調神和氣道貴利也牝道有靜柔謙弱下和之六德故 黄庭爲養心之所牝戶爲養腎之源今以養心者稱爲牝月蓋以存

第六十二章章、彭本作道與章、輸也得者寶之非人勿示

古之所以貴此道者何也不日求以得有罪以免邪故爲天下貴之不善何棄之有故立天之置三公雖有拱璧以先駟馬不如坐進此道道者求則之奧善人之寶不善人之所保美言可以市尊行可以加人人

萬物之奧猶言造化之源也善人則寶重之以修丹而作聖不善人亦保全之可

則得之得則免罪也故天下之貴莫貴於此不日者古不云乎之詞也。 楚人坐其北門是也又跪也曲禮坐則證之是也夫古之所以實此道者以其求 之貴人拱壁駟馬之貴物而與道相較終不如坐進此道之爲貴也坐守也左傳此道之不負人也世之棄道之馳者人自不善耳道何嘗棄人者故以天子三公此道之不負人也世之棄道之馳者人自不善耳道何嘗棄人者故以天子三公 補氣而延年此道之至公也善言此道可使從者如市尊行此道可以加人一等

為無為事無事味無味大小多少報怨以德圖難于其易為大于其細天第六十三章章。並本作為大章、 ·難事必作于易天下大事必作于細是以聖人終不爲大故能成其大。

報怨以德者以直報即以德報也非有所加厚也圖難于易者人之輕易我獨難為無為之為事無事之事味無味之味皆指恬靜澹泊也大小多少稱物平施也 輕諾必寡信多易必多難是以聖人猶難之 心故終無難

之不是先難後易也爲大于細者不矜細行終累大德此與書言同也故又日天

太上十三經道德經註釋

## 太上十三經道德經註釋

行多難成之人也是以不難者聖人猶難之故終無難也 易者更立論以明之譬如輕諾之人必爲寡信之人可知言多輕易之人必移爲 始于於細行也聖人終不爲大故能成其大益明上文之必作于細也其必作于 下難事必作于易天下大事必作于細可曉然也作于易始于戒輕易也作于細

## 第六十四章

如始則無敗事是以聖人欲不欲不貴難得之貨學不學復眾人之所過者失之聖人無爲故無敗無執故無失民之從事常于幾成而敗之愼終 抱之木生于毫末九層之臺起于累上于里之行始于足下為者敗之執 以輔萬物之自然而不敢為 其安易持其未兆易謀其脆易破其微易散爲之于未有治之于未亂合

則物走難謀也脆弱者易破微芒者易散蓋言嫩之難得小之難捉也爲之于未 凡修大道者從安定時持之則易持否則欲起難持也從未兆時謀之則易謀否

乎又要功夫漸進乃無退機如生木然由小及大如築臺然由下累高如行路然有則安可持而未兆可謀也治之于未亂則脆不破而微不散也人可不愼其術 五十七章云我無爲而民自化我好靜而民自正我無爲而民自富我無欲而民 爲無執又要始終不變乃克有成當見愚民作事多有垂成敗功者人可不慎終 學則濟然無為蓋所以反衆人過用之心輔萬物自然之理而不敢有為者也前 由近及遠此明證也有爲者欲成反敗有執者欲得反失而聖人則無爲也然無由近及遠此明證也有爲者欲成反敗有執者欲得反失而聖人則無爲也然無 自樸亦即此也 如始乎惟聖人欲而不欲欲則好道不欲則賤貨貴德且學而不學學則有循不如始乎惟聖人欲而不欲欲則好道不欲則賤貨貴德且學而不學學則有循不

第六十五章章、彭本作愚民章、

遠矣與物反矣。乃至于大順。 賊不以智治國國之福知此兩者亦楷式能知楷式是謂玄德玄德深矣 智多以智治國國之

道不重有知有識以損其渾淪而重不知不識以全其無名故善爲道者非以明。。。。。。。。。

民將以愚之也民之難治以其智多前所謂智慧出有大僞也以智治國國之賊。

也智不智兩者實關治國之利害亦即治國之楷模也人能知此則可稱爲玄德的所謂其政察察其民缺缺也不以智治國國之福前所謂絕聖棄智民利百倍

玄德者其鑑深其光遠愚而不愚與物之蠢蠢者反矣大順大化也如此玄德乃 (c)

可及於大化也

江海所以能爲百谷圧者以其善下之故能爲百谷玉是以聖人欲上人。第六十六章等,彭本作善下章、

害是以天下樂推而不厭以其不爭故天下莫能與之爭必以言下之欲先人必以身後之是以聖人處上而人不重處前而人不

為基也欲先人而身後者前所謂後其身而身先也是以聖德冲和在上無震攝 江海善下羣流歸之故稱爲百谷玉以觀聖人欲上民而言下者前所謂高以下

之威而民不飾矜重也當前無凌厲之氣而民不防患害也故天下推戴聖人樂 而不厭也莫能與爭者聖 人如江海之善下百谷皆莫能分其勢也。

第六十七章三寶章。彭本同、

道本無方無體以大稱之是必有方體可擬反不肖其大也惟大莫名其大故不。。。。。。 一守則固天將救之以故 惟大故似不肖若肖 一不敢爲天下先慈故能勇儉故能廣不敢 **父矣其細也** 拾其後且先死矣、夫慈以

寶爲言亦大之散見者耳一曰慈怒必果於仁故能勇二曰儉儉必善於積故能肖人之所謂大君肖人之所謂大則大者而亦小也故曰久矣其細也太上以三 廣三日不敢爲天下先不敢先則大器晚成故能成器長也然而捨慈爲勇必有 忍心捨儉爲廣必有貪心捨後爲先必有爭心皆取死之道也但以一二三分陳

太上十三經道德經註釋

三寶則一之為貴故舉慈以畢言之慈以戰則勝見義必為也以守則固存仁必

堅也救之者以指人言天將救人亦必以慈衛人也慈之爲道大矣哉

第六十八章配天章。基本同

善為士者不武善戰者不怒善勝敵者不爭善用人者為之下是謂不爭

之徳是謂用人之九是謂配天古之**体**。

中有虎將常爲謙下以招之使彼釋甲而來投是謂不爭之德即所謂用人之力。。。。 恃力日武恃氣日怒接殺日爭皆非善爲士善爲戰善勝敵者也古之用人者敵

第六十九章章、彭本作輕敵章、

用兵有言吾不敢爲主而爲客不敢進寸而退尺是謂行無行攘無臂仍

無敵執無兵禍 使我也饒他為主我為賓翻君臨陣休輕敏恐喪馬及無罪多家に上了! 左右即饒他為主我為賓翻君臨陣休輕敏恐喪馬及馬及 | 大得也焉敢臨爐施功致喪吾寶哉吾寶朱砂也紫陽云用將須分左右軍 註云未得也焉敢臨爐施功致喪吾寶哉吾寶朱砂也紫陽云用將須分左右軍 註号 特乎臂無臂何能攘也仍相因也敵相因而相敵無相仍則無相敵也兵利器此用兵之妙策也無行者無兩足也左步爲行右步爲元行無兩足不能行也。 臂火候未明媒婆未覓也仍無敵龍虎不調舫兩不稱也執無兵符信未傳藥;非是有火不行蓋其謹於行火臨事而懼也行無行言語不通恩威不到也攘 家造出真精則是彼爲主而我爲客所謂顚倒主實也進退指行火進寸而退尺之妙訣以用兵比臨爐也吾者砂也我家之砂不敢爲主必投彼家之玉池就彼之妙訣以用兵比臨爐也吾者砂也我家之砂不敢爲主必投彼家之玉池就彼 戦者執之而衝鋒執無兵則不能戰也禍莫大於輕敵輕敵幾喪吾寶寶莫寶於 用兵者他主我客讓他挑戰則能以逸待勞進寸退尺讓彼來追則能 仁義故抗兵相加必許勝於哀者矣哀即前章慈以戰之義也 莫大於輕敵輕敵幾喪吾寶故抗兵相加哀者勝矣。 此章內包還丹 出奇 擒伏

上十三經道德經記釋

太

哀者勝矣。加即指彼我相對我能以本性慈仁給彼金情順義則金來投木我必勝矣故曰、太上十三經道德經註釋

吾山秤 第七十章章。彭本作知我章、

帝山評 真訣盡憑此處得更從何處覓仙書、

不我知知我者命則我者貴是以聖人被褐懷玉吾言甚易知甚易行天下莫能知莫能行言有宗事有君夫惟無知是以

其中即知希而貴無損也所謂遯世不見知而不悔惟聖人能之也曰知我者希則我貴矣如聖人之被褐懷玉也褐賤者之服賤服被於外美玉懷世之綱故曰有宗有君此太上之經義也人惟不知此道是以不知太上耳太上 之不肖者不及也以故莫能知莫能行也然其言可爲修治之心而其事實提身庸所謂道之不行我知之矣知者過之愚者不及也道之不明我知之矣賢者過 太上之言皆道也然道不外呼人身故曰易知易行然天下卒無能知能行者中 太上十三經道 德 經 註釋

知不知上 也夫惟以强不知之病為疾心之病則即無强不知之病也是以不病也聖人之能知人所不知者則道明德著故爲上也强不知以爲知者則身貽大愚故日病能知人所不知者。 不知知病夫惟病病是以不病聖人十一章章。彭本作病病章、

不病亦是如此

人自知不自見自愛不自貴故去彼取此民不畏威威至矣無狹其所居無厭其所生夫惟不厭是以不厭是以聖民不畏威威至矣無狹其所居無厭其所生夫惟不厭是以不厭是以聖第七十二章章。並本作畏威章、

威具肅殺之氣民不畏威天將大其肅殺也然天本好生不好殺也皆人之自

自知不自見自愛不自貴自知則幽獨自慎而不敢炫耀於人自愛則保養為重寬其舍以安其神續其機以引其氣也夫惟不絕其氣是以養氣不絕也惟聖人其殺耳故當無狹其所居無厭其所生狹窄也居神舍也厭絕也生氣機也言當其殺耳故當無狹其所居無厭其所生狹窄也居神舍也厭絕也生氣機也言當

七七

而不敢矜尙於人故去其自見自貴之心而 取其自知自愛之心凡皆以切身爲

務而己。

勇於敢則殺勇於不敢則活此兩者或利或害天之所惡孰知其故是以第七十三章尊彰本作天網尊、

聖人殉難之天之道不爭而善勝不言而善應不召而自來坦然而善謀。

天網恢恢疎而不漏。

人難知其故單言所惡者好生是彼蒼本體而殺機獨有不可測者也是以聖人心也故曰或利或害言其利害相濟也此其中有天道爲天有好惡默施刑德世於漸故不敢焉殺與活兩者害中有利死心所以活神也利中有害活神先要死於漸也殺令妄心皆死活令元神復生欲死妄心在於決故當敢也而生元神在勇果也殺令妄心皆死活令元神復生欲死妄心在於決故當敢也而生元神在

矣不與下民言善淫而禍福到頭則皆應矣不召而自來坦然而善謀極言其運 言天道亦不敢於輕易也天之道何如哉不與下民爭理論而修短 憑臨則皆勝

速美惡之報因人而施。常無差忒也天網恢恢疎而不漏何其包羅之大而密哉

修身者當恆其德以承天焉可也

第七十四章章、彭本作司教章、

常有司殺者殺夫代司殺者殺是謂代大匠劉夫代大匠劉者希有不傷 民不畏死奈何以死懼之若使民常畏死而爲奇者吾得執而殺之孰敢。

代大匠野鮮有不傷其手者然後知以非司殺者代司殺者殺鮮有不傷其仁心 民不畏死則不懼殺矣又何必再以死懼之者使民心常存一畏死之念則眾人 億也如是者乃可稱爲天東天東可殺者也天有司殺者殺其奇邪使無司殺之 之中獨有奇詭者吾得執而殺之孰敢狃於常習而不畏殺也昔孔子與康子言 權强代司殺者行殺事是如大匠之能斷而我以不能斷者代之也以不能斷者。 日子爲政爲用殺子欲善而民善矣及其相魯獨誅少正卯一人以攝羣奇即此

太上十三經道德經註釋

太上十三經道德經註

者也焉用殺哉不如爲善服人也 (能一正其神則諸邪自不敢犯此善殺不勞之秘訣也)。<br/>
(於歌歌)<br/>
第1000<br/>
1000<br/>
100 恩按用殺比有心殺欲不用殺比無心殺欲

民之饑以其上食稅之多是以饑民之難治以其上之有爲是以難治民 第七十五章章彭本作無生章

之輕死以其求生之厚是以輕死夫惟無以生爲者是賢於貴生

寡是賢於貴生者也 厚其生是以輕身不顧諺所謂人爲財死者此也夫惟不以貨利爲重則心清欲。 上之食稅多民之饑荒起矣上之有爲多民之難治見矣民之輕死爲貪貨利 恩按稅多民饑比形太勞則枯有爲難治比神太用則亂

第七十八章章彭本作處上章、

者死之徒柔弱者生之徒是以兵强則不勝木强則共强大處下柔弱處人之生也柔弱其死也堅强萬物草木之生也柔脆其死也枯槁故堅强人之生也柔弱其死也怪過

謙和為上乎。 硬氣不達大止於拱把矣是故上下之分亦分於堅强柔弱焉耳修身者可不以 柔脆則水氣足故生枯槁則水氣竭故死堅强關乎死柔弱關乎生不可即 之易見者而曉然哉更有取譬者兵强不勝我氣先衰敵氣方旺矣术强則拱節 柔弱者氣堅强者骨氣聚而身和則生氣散而骨立則死萬物之生死亦相類焉。 形質

道損有餘而補不足人之道則不然損不足以奉有餘孰能有餘以奉天道損有餘而補不足人之道則不然損不足以奉有餘孰能有餘以奉天 天之道其猶張弓乎高者抑之下者舉之有餘者損之不足者補之天之第七十七章河止公註本原、 下唯有道者是以聖人爲而不恃功成而不處其不欲見賢耶

太上以易見者言天之道有如張弓體尚平正而已高者抑下者舉則兩臂不有太上以易見者言天之道有如張弓體尚平正而已高者抑下者舉則兩臂不有 餘損不足補則一身正天道以齊七政底五行爲調燮之妙亦在乎平正己也故餘損不足補則一身正天道以齊七政底五行爲調燮之妙亦在乎平正己也故 天之道損有餘而補不足也人道則不然損不足而奉有餘是使不足者益

太上十三經道德經註釋

萬物之各得其所者是可卽聖人觀之爲不恃功 加不足存餘者益加有餘也誰能以有餘奉天下之不足者哉惟有體 換有餘以奉天下而不自 天立道欲

凶若能會得經中義砂種金丹合聖宗居其德也其不以賢德自見者耶 耶註 部註詩[ 道虧盈譲受益人情消耗損彌。

、堅强者奠之能勝其無以易之弱之勝强柔之 云受國之垢是謂<u>社稷</u>主受國之不確

起言尔丁玉正言若反起言尔丁玉正言若反 有何辜朕德涼薄天降此殃也正言若反者言此聖人之正言皆反求其身不敢言以喻柔弱之盛德受國之垢受國之不祥皆聖人躬自責備所謂朕實多咎民此攻堅者也柔弱勝剛强天下皆知此理而卒無有行之者故太上復引聖人之 起三句即前所謂天下之至柔馳騁天下之至堅者也無以易之言無他物能易

貴人蓋亦柔弱之道也。

和大怨必有餘怨安可以爲善是以聖人執左契而不責於人有德司契。 第七十九章左契章彭本同

無徳司徹天道無親常與善人。

是以聖人治世必修自厚之德取信於百姓不貴人而人自孚譬如合同約契分者在內則餘怨難消矣安得謂爲全善哉孔子曰躬自厚而薄貴於人則遠怨矣萬方多怨君德必薄遇民怨而猶不自責反欲解和大怨卽有能和者必有未和 自省而民弗從也天道無親常與善人書所謂皇天無親克敬爲親民罔常懷懷 不樂者哉是以有德者司契無德者司徹也徹考過也祭察然以考過爲事全不 左右而各執之永以爲憑則爾無我許我無爾虞也聖人執德如執左契民奚有

于有仁者也。

第八十章章。彭本作小國章、

太上十三經道德經註釋

伯 **聞民至老死不相往來** 民復結繩而用之甘其 用使民

客有 **壎。也。**應 器 故 本 初 繩 而不用。 土弗徒他 之風 有 學子·孫孫調鸞總春一秋宛若忘於 春一秋宛若忘於 舟 欲 上則 爲 可 車 國 續 不 大民眾意 其用必愈多矣何難返樸還淳乎故使民不用其器惟寶其身只居不然舉小以例太言其小而大者可知去國小民寡使有什伯人之 邦多 也。 乘 也 死而 食 國中之境。 美服安居樂俗鄰 7. 虚中心爺爺母母康永如用豐而各安家室國之 不 死。養 何異洞 食生而長生外包 一賊全無故有甲兵不陳也。 八之器而 )國 國之高人日 相望雞大相聞 極樂世界也 何有 永壽夫 不用期其用必 有乎斯時也國中之人步履輕健一致使民不用其器惟寶其身只居 予期時 ( 夫婦婦長相随兄兄 邱一覧自 愈足矣擬將返古 中之治準 謂。 厚質實結 兄。 過。 於。 相 往 弟。人。來?

匹

第八十一章章彭本作不積章

既 信言 與

争。

從。已 世 行动,而 信、 故其大與云德道以默悉 者虚華 善知皆 立。 不欲泛濫以逞才。 功無不宏德無不曾故 徳立功以全此經之大用積者積善也聖人 求惑人者穿鑿也非繼述 中也非篤 與天同古語云太上立徳 款運爲生成故有利而無 説此全經結義也篤實之論 **身也故日信言** 求逞才者泛濫也非通達也故口 太上立。 以 功德 立德次立功次の無害聖人之 也。 不美美言不信。 爲人已 故曰善者不辯辯者不善通 一愈有 道。 真而已。 、不言積善只立已之大 緞述 功德更 一者俱不朽。 [知者不] 不尚 以功德與 是而已不少の虚華以悦の 博。 達之文 博者 可移 不 與。人。 **不知**。 ]愈多其 爭積。 功大 尙 世つ 理。 而 求 德。父。

上十三經

道德經

計.

道不為徒爭小功小海章之歸根忽恍然日是 聖道 爭。行。我 涵 似至人也聖經大結之意至於 無次。 為 深居 医谷内 盡其 服功成名 逐孝盡忠全之士人 虚子註此經畢後時釋時零言行相印自謂其不立文字能吐真 與天道相 德言作結註亦自謂其美善矣旣而想起爲而不爭四字**。** ·德小文名與一品是也是也是此此一 內盡其所爲 一切浮雲富貴競相徵逐空消有用之軀子一句尤足爲全經之谷王也修士所懼者之矣既而想起爲而不爭四字如何以作八 絶其争念夫惟不爭則天下且莫能與之眞篋箇得道先行玉煉之事大隱市鄽次 而無害仏聖道統造 其争。 化、 不亦有利無害子 機気 耳,在 夫 聞。

#### 老子眞傳

離○ 而二 生皓 老云 云一 女聃 旁其 故 光、老 追唐 生年 於首 子李 乾年 者〇 李母 名 宗紀生乃殷故威母元息老五樹見重 縣 老云而生時日火元杲苑子宗下日耳、 賴 子老 能或 〇老 星君 七樹 之綱 生精 號 故子言云神子而也十下母紀指下 鄕 君。父 曲 日之 指其 仙邑 生日 二剖 也云 李落 仙母李母傳於〇精無左夢姓樹如甫、 里 李食樹無老苦路入妻腋五李曰流時 蟠李 曰 夫子之 史口 與而 色名 此星 商 根有以老名賴云吞鄰生霞宰為飛武 樹 倏 〇孕 此子 重鄉 感而 婦時 光定 我入 下、變。周別 卽 雜父 為是 耳賴 流有 益武 結王 姓口 元 组母 我母 其乃 星孕 毒丁 如丁 生中 年 李 流。 云葉 姓家 母萊 而如 氏元 彈已 而因 玄之〇之威也震此為年九九白有月姓、飛。史 妙八列姓大故十七偶三流月首娠十 玉十仙或流又有十娠月入十故懷五夢。 女年 傳云 星日 二二 八十 口四號之 日 老。 天而云老加老年年十五中日老七也、君。遂 降始老子有萊而而年日吞生子十〇以生、 玄生子之孕子生生而也之〇耳二內上故 黄於乘母或〇生〇生〇有月有年傳見稱。胎、 氣李白適云高而劉○索娘令三於云仙老。 入樹 鹿至 懷士 能勰 酉級 懷廣 漏陳 姓經 子 口下入李之傳語新陽前胎義故國李及以 年 而唐 母樹 七老 黃論 雜涼 八云 號渦 名路 耳 而 孕高 胎下 十子 面云 俎錄 十玉 老水 耳史

八七

隨而鞭釜可授以官祿者可隨而斧鉞妾子日諾王去其妻樵還日子許之乎日焉 楚莊 時、子、皇百〇〇華、此三 號老萊子夫人 邑一九九 廣稚 內 邑先生為守藏史武王時號育成子為柱九年、實共一千零八十七歲、 老子在周九十六歲、 一千零八十七歲、 老子在周鹿記云二百七十歲、 山 堂肆考云生於府,一天老子在周三百餘歲、 0 路变云、好,一个人,一个 孫父子想必播遷無定支分派 王聞而訪之時老萊子方織王進而 汪之子言言之玄孫瑕仕於漢 然、 卽 時與妻偕道 尊生 事於 八甚賢哲 非西 老那 子王 史遷云老子之子名宗 同老萊子隱於耕桑著書十五篇 中國 至 性。 純 別歟或云在越 孝、 以 瑕子解 賴 安不能爲人所制也投**会**為妻日妾聞之可食以洒問日守國之政願先出 於母 稱 柱下史康王時號郭 周多更易名字文: 俗 化 殷四 爲 武百 仕魏為 膠 丁有君至四子、 平 為范 生 西王太傅家 始十歲史恬。皇或或記淡。 蠡在 將 全時號變品 言道家 軍、 九云云百無。 叔子頃王 齊爲 封 畚 酒。生 年二二有欲 於 佐 肉。 而 M 之 者、 九十歲餘榮。 用、 可。老

有道 耳、 子 其他若俗說多虛妄又西昇中,而及復命苞珠韜玉機金篇 欲 生各 白 云老 "者亦多 **| 黃色美眉廣額長耳大目砯齒方口厚脣額** 也夫人受命自有通神遠見者與常骨雙柱耳有三漏門足踏二五手把 眾 E 子無 非眞 仙 有厄 陶朱 定 所 所 老子本末故當 從 會、 記者也目錄倘在信而 如 世 此、 也、 是 不 至其時必易名字以隨 以所出 出, 老子在周 初 為黃石公 數易名字其所以 度世之法凡九百三十 以史 無為自化清靜自正記倘在信而可徵其不在 數百 ~書實錄 二五手把十文長 餘年其中必有厄會非一日 帝 「可徴其不 時 爲主 **然者按九** 爲 元 氣之變乃 河上公此皆不 並老子有經祕文 同、 此 宮及 卷、 應。九 有三五達 專 尺齒六八 符書七 以。長 爲。 可 道。 三五 者皆後之道 以度 可測者 是以名称多。是以名称多。 理、 故能 內經皆云老 經 此 卷 日角 皆老 爲 也、 聖 月 天

上十三經道德經註釋 老子真傳

君子盛德若愚去子之驕氣與多欲態色與淫志是皆無益於子之在耳且君子得其時則駕不得其時則蓬累而行吾聞之良賈深藏之子適周將問禮於老子老子日子所言者其人與骨皆已朽矣獨其三 而。可 可 傑然若負 不。告可。人 獻 糠 日、 足以 問孔子曰子亦得道乎孔子曰求二十七年而不得也老子曰使 大焉吾子使 人則人莫不獻之其君矣使道 可者無他也中無主而道不可居立人則人莫不告之其兄弟矣使道 眯目則四 辨嫔妍名譽之觀不足以廣本性 大鼓而求亡子邓 禮於老子老子日 方 天下無 易位、 欲和光同塵內 蛟薤 · 子邪夫鵠不日浴而然失其樸放風而動物 1111層、 子所言者 則通 可進 實。 自。 也孔子見老子而語仁義老子日,可傳人則人莫不傳之其子矣然 夕不寐今仁義 然道。 人, 而白鳥不日黔西鄉德而立同歸口 泉涸 人則人莫不傳之其子矣 則 成乃去蓋 人莫不進之其親矣使 魚 相 處於陸、 慘然乃憤吾心 自 而。 然 相 黑白之 晌 可也、 身。若。 道

**猶**。 可以 編 死 共 也、 相 孔 干七十二君論 喜其 % 超迹也夫迹履之所出而迹豈履哉孔子歸三日不談子貢怪而問:道之難明邪老子日六經先王之陳迹也豈其所以迹哉今子之所! 子日鳥吾知其能飛魚吾知其能游獸吾知其能走走者可以網游 漢 關令尹喜望紫氣先知焉乃掃道四十里以迎之已 勤 以沫、 將 閒 同 姓 飛者可以增至於龍吾不知其乘風雲而上九天矣今見老子其 青州有王氏子者名成字玄甫道號東華遇崑崙 不若相忘於江湖孔子謂 賜號白 遷 先王之 雲上眞 感而 我著書乃停車關中作道德五 道而 降 周久之見周德衰乃乘靑牛車西 三之即! 授以老子之青符玉象 明周 以黄庭内景删爲 召之迹。 君無 千餘言 **所鉤用、甚矣人之難!** 金 卷 科靈文玄甫服 三而老子果至 1出秦關 樂易 盡授 西母王啓珠 尹喜而· 以昇崑 問之

道德經註釋 老子與傳

太

上十

三經

其 傷

老子此又別開生面再造乾坤之時也後人不知混以老君爲老子遂以爲尹壽子夏禹時爲眞行子商湯時爲錫則子至商武丁時始降全神爲鬱華子 鬱密 神農時爲九靈老子帝嚳時爲祿圖子堯時爲務成子舜時 化與老君如一轍老君在上古首化三清天皇時變名萬法天師地傳之所以著老子度世之心也夫老子前身本太上老君所託故隱臣先生先生云老子之外景及玉宸之内景皆藏於扶桑宮中東華祖師 甫。 何 質者歎爲虛 前身之事攢入後身或云老子是先天地生或云老子是天之精魄 帝君理東方少陽之氣復稱紫府少陽爲扶桑: 時暫之是以羲軒以來至於三代顯名道術者世世有之何 修持兼示九轉八瓊丹火候玄甫乃韜 渺不出 老 仙正經抱樸子云夫有天德則有道術 光 晦跡結菴靜煉功成 大帝君輔相三 必常 傳 道 號東 術之 至純 時爲 皇胡 顯變。 使 核

太上十三經道德經註釋 老子臭

僡

盛。謂業、聖。 謂是 神 同. 仙 園 生 沛 方 降 於 傳 方 朔之 世、 險 朔 日 載 軰, 世、 世 俱 其源。 遵 軰、 謂 生、因 以。 老子 不可 丹 爲 修。 老子易名者 生 者、 析 道。範、 道 學、不 微芒 清 流。 氣。 非。 教 德。而。與 淨 長、 本、 申 神。徒 及汪洋,若此, 是乃 其 宗。稟。人。學 法 異。好 風、 同。者。 指 不。 天精其言最允 也。也、 (可學者在此) 皆 如 何 不 愚 晚成 丹 不 則。 者、 陽 可信、 豈 恬 可 學也稚川 靜 之母 朱 與世無 此 乾。 選 粮 諸 天 、 蓋老 老子 老 坤。 夢受 結 成 **所定萬世** 就爭故能地 生身, 子所 前。 神 學。分 心、 有 賜 者。而。 借 只 此 丹 神。 迴 則 者 從 風 篆、 異、 說 亦。爲。四 。被 也、在。萬、大 老子在。 必 其 師。褐 實 而 實論 據 勉 寶 此。合 產 力追 成 頌 蓋 玉、 大 也、 而 而。 云, 爲。 仙 後。 兢 至 無 產 居 有 岩 精 與。 儒 修。者 分 也、

太上十三經道德經註釋

懼不敢忘家法云

山

前有老君後有老子是一是二融治分明其文品則流水今日明月前身者也否

九四

夾敍夾議亦史亦莊所集諸家傳記皆能擷秀餐英此老子第一篇寶傳也保和

## **公上十三經註陰符經解序**

戒筌日陰符三百餘字百言演道百言演法百言演術參演其三混而為黃帝以來已隔數千餘歲後人不免生疑筌遇驪山老姆授以陰符玄義 地今亦天地古亦日月今亦日月也但其書得之嵩山虎口巖自唐始出推之爲廣成或言廣成是老子氣化前身不應邈言夫此殊不知古亦天。奇奇而不知其理實平正也或言是達觀子李筌所作使筌能言此吾卽 乃還丹向上之事何叉名爲下等老子日佳兵者不祥之氣不得已而用,內反覆網繹隱躍篇中正所謂參演其三混而爲一也仙家謂强兵戰勝, 陰符以三才之理萬化之基定修煉之術。眞似開闢以來應有文字其所 也夫上中下者非言三篇之名乃言三等之義耳此三者參伍混淆於經 言者皆自然也或言是周末戰國時書不過在盜機生殺閒疑其爲怪怪 一上有神仙抱一之道中有富國安民之法下有强兵戰勝之術非虚

太上十三經 註陰符經解 序

字切修煉秘語乃復澄心觀物更爲註以發明之卷石山人火西月自序 之者心愚前 註道德經謬爲聖師許可近讀陰符及喜其文簡其旨遠字

於大江上、

我又以不奇其之也近者觀天明五賊察地論安民民安國富之經强兵我以不愚虞之也及涵虛註解道德清靜定觀五廚諸經人又以奇其之 戰勝之術,一發之於陰符註解由是而涵虛之蘊藏吾亦不能測之也自 風後力牧岐伯桐君鬥苞大撓是皆明殺機悉生死通甲子者故廣成環 於黃帝之時殺戮蚩尤之後黃帝訪廣成廣成授此經默相在廷諸人 序謂開闢以來應有文字力辨其爲古書可謂有才有識也夫陰符者、 人知其神之神不知不神之所以神我觀涵虛容貌如愚人皆以愚虞之 視之發爲奇險之語內藏平坦之途蓋欲黃帝之左右皆得聞此妙音

逢萊山紫光洞道友張全一拜譔

### 語

性成敗之數死生之理無非機也要百家子史不足以為學任其智巧孫吳韓子不足以為奇是以動植之 觀子日內出天機外合人事觀其精妙黃庭八景不足以爲玄察其至

執之以機機變通而無所繫故能契自然之現其斯之謂符此亦一解見故能照自然之性其斯之謂陰執自然之行無所執也不執之以手而張果曰觀自然之道無所觀也不觀之以目而觀之以心以深微而無所張果曰觀自然之道無所觀也不觀之以目而觀之以心以深微而無所 呂純陽日宋儒邵子善讀陰符宇宙在乎手萬化生乎身此陰符語也擊

襲用其句默契者微矣

閭邱次孟曰陰符經所謂自然之道靜故天地萬物生天地之道浸故陰 陽勝陰陽相推變化順矣此數語雖六經之言無以加

朱子曰自然之道靜四句極說得妙靜能生動便是漸漸恁地消去又漸

朱子曰陰符三返晝夜之說如修養家子午行持今日如此明日如此做 故剛柔勝此便是吉凶貞勝之理陰符經此等處特然好 不是極靜則天地萬物不生漫字下得妙浸者漸也天地之道漸漸消長之道無日不相勝只管逐些子挨出這箇退一分那箇便進一分又日若 恁地長天地之道便是常恁地示人又曰天地之道浸這句極好陰

得愈熟愈有效驗

出張後也、 陰符考異日驪山老姆註往往後人僞託語意殊淺閒引張果語則知其

而合於正 歐陽巽齊日道術裂能爲書者名爲書正言者或駁不純陰符獨用反記

參同博考精玩篤信不懈然則知道者固合是二書與易同用云 魏鶴山日李燒貮博通經子百氏。而深於易晚得專氣致柔之說以陰符

太上十三經註陰符經解 輯籍家評語

解諸家評語

爰有奇器是生萬象八卦甲子神機鬼藏等語皆有深旨世人不知指陰 陸潛虛曰陰符道德所言皆盜機逆用之事至於治國用兵與取天下及

符爲兵機用老子以治國失之遠矣

## 太上十三經註陰符經類解

## 太上氣化前身廣成子著

陰符經者修煉之書也陰符對陽火言言陰不言陽陽在其中矣易翼曰一 樹下涵 虚虚述

陽之謂道以陰爲先而陽爲後者蓋天地萬物之理無靜不生動剝所以居復之陰符經者修煉之書也陰符對陽火言言陰不言陽陽在其中矣易翼曰一陰一

先也陰符一卷即陰陽交契機關神之神滅於此不神之神生於此是乃殺與發

隱顯之處反與復出入之門日與月消長之會大與小往來之路死與生制

伏
ク

根恩與害相乘之地水與火進退之鄕也陰陽相制則陰陽相勝陰符操變化之。

不合道又何難富國安民强兵戰勝抱一全眞而已哉夾漈鄭氏藝文略載陰符 神焉但掌陰符者須知身有奇器藏器於身待時而動則卦象甲子天地鬼神無神焉但掌陰符者須知身有奇器藏器於身待時而動則卦象甲子天地鬼神無

經傳註凡三十八部五十一卷迄今數百年,其增注又不知幾何矣。余復合老易

參同解之名曰類解。

天之道執天之行盡矣。

太 上十三 陰符經頻

上 十

觀天之道開口便說陰符老子曰功成名逢身退天之道也執天之行接口便補。

陽火易象曰天行健君子以自强不息夫觀天道者觀其生成暢遂至冬令而

天行之義乘其後矣首二句暗將乾坤二卦包括在前陰符卽易道也盡矣嘆觀惑坤六道窮之義在其中矣執天行者執其潛見惕躍至九五而飛龍在天坤承。

止

天有五賊見之者昌五賊在心施行於天宇宙在乎手萬化生乎身。

之機人能洞見其理則道氣昌隆夫五行在人心中倒行逆施方能相剋相生相 賊卽下文剋字盜字之義五賊五行也天有五行相剋寓相生之妙相盜藏相宜

盜相宜觀此妙義在天已然人能體天施行則宇宙在手萬化生身矣旣曰生身。

則 五賊非賊也。

# 天性人也人心機也立天之道以定人也。

性卽理也五賊者天之理卽人之理也在人則運於心而使之剋中相生盜中相

宜只用一箇機字易翼曰、立天之道曰陰與陽言天而地在言地而人在故曰立

天之道以定人也陰陽包五行在內人豈能外陰陽哉

天發殺機星辰隱順作伏地發殺機龍蛇起陸人發殺機天地反覆天人

合發萬化定基。

伏者暗地轉移以靜言言靜而動在起陸者奮地飛出以動言言動而靜在陰符發者生機也殺者死機也生死卽動靜機括藏生機於死機之中靜而後動也隱 殺機天地反覆未曉殺機之旨呂祖從旁接聲曰生者不生死者不死已生而殺合發萬化定基此機同此理同也○昔呂祖化身爲陳家傭陳與一道者講人發 相類易所謂 句語原母各吐半邊使人隅反人發殺機天地反覆人與天地爲三其殺機亦自 死而學死則長生矣今按呂祖此語知殺機乃生死關頭惜陳爲道士所迷 反復其道七日來復是也反復者轉生殺之柄握消長之權也天人

用驚異而旋惑也

太上十三經 陰符經頻解

太

四

性有巧拙。 可以伏藏九竅之邪在乎三要可以動靜火生於木禍發必剋。

姦生於國時動必潰知之修煉謂之聖人。

有 氣質之性。有本來之性氣質之性似巧實拙本來之性似拙實巧此二者!

光凝耳韻緘舍氣三要反爲三寶動則色令人盲音令人聲味令人爽三要適有九竅之邪耳九竅之邪又以耳目口爲三要此三者可以動可以靜靜則含藏伏藏則寂然不動感而遂通巧藏拙拙藏巧矣夫人之所以不能伏藏者以

眼。其。伏

傷耳味生於口而反爽口又如姦生於國靜則邪伏動則邪潰也若知。 三害不見夫火乎火生於木而反剋木猶之視生於目。 動則邪潰也若知動靜之。一而反傷目聽生於耳而

反

主 静修煉則可謂之聖。 人。

天生天殺道之理也天地萬物之盜萬物人之盜。 三才旣安故日食其時百體理動其機萬化安。 人萬物之盜三盜旣宜。

生殺者天之妙理即至道之妙理也殺之者先盜藏其生氣也天地爲萬物之盜

精之中人 大靜之後初出生機隨其時而服食之則萬象太平故曰語時即生機初動之時食時者氣機初動即時吞入我家語時即生機初動之時食時者氣機初動即時吞入我家 宜。 物。待。 則三 時盜之謂也。 互。 藏其用矣三才者天地人不言物而 春囘生 才亦安矣三才旣安則發育萬物? 爲 萬 夫一 物之盜。 氣。 先藏。 動 二靜。 故 於歸根之處。 取 兩儀之常。 多用宏生氣先藏於存養之內殺中有。根之處萬物爲人之盜故勾萌甲坼生 而並育並行三盜相養 物 因時而動 在。 有一不安必有不 我家則百 也。 動其機 既相養則天 ·相宜者三 生。 氣 培元。 **先。** 盜 地。氣。於。 旣 人。以。媾。

出焉。 其神之神不知不神之所以神日月有數大小有定聖功生焉神

震庚受西方入 静極而生時至 煉之功莫妙於 神。 神 X **兌受丁上茲** 知。 善審動機其 知靈動者之爲 入動機也如1 如繩。 神而 不 知不 乾體就盛甲滿東方十六轉 日月 八之有數焉。 用 **靈動** 者之所以神 一一一一一一一一 也。 B 出爲 此

太 上 + Ξ 經 陰符 經頻解

日

平

+

五

之參同曰陰陽交結小往大來是也小往則前行短二候求樂也大來則後行長數也夫六門大樂聖人以日月之盈虛測之而六候得丹又當以陰陽之大小準數年見平明艮值於丙南下弦二十三坤乙三十日東北喪其朋此日月消長之異辛見平明 四候合丹也十二分火候即在日月有數大小有定之中聖人之功於此生神明

其盜機也天下莫能見莫能知君子得之固躬小人得之輕命之用於此出矣。

盜機者伐奪之機也不但五行相剋三才相襲爲盜機卽抱神守氣取坎塡離亦

是盜機至人默運神機入水府造金鄉踵希夷絕視聽此中有莫能見莫能知者。 神之神於此死不神之神於此生故君子得此盜機可以造命而固躬。 小人得此

盜 一機必至損躬而輕命所謂正人用之而正邪人用之而邪者也。

**瞽者善聽聾者善視絕利一源用師十倍三返晝夜用師萬倍**。

臂以耳爲目。卽聽以察人笑貌故曰瞽者善聽難以目爲耳卽是以揣人聲情故

行險而。 十倍者。 天離宮火精水汞所生木中藏火同沈坤·行險而順以此毒天下而民從之吉又何·十倍者易卦以地水爲師土剋水而水不 夫 善 木載金還之後須用屯蒙抽添故日三返晝夜用師萬倍者萬以全數言十月火 聽。在 整 者善視然吾身有。 辨水源清濁耳老子曰 無目。 人而能。 水善利萬物以此知絕美之利眞一之源也。 曲聽者又有领 坤宮坤實成坎而生水水中眞氣則爲金、何咎矣十以成數言三返者三數屬木也 不動則其水愈覺澄清用師者用土 無耳之人而能旋視者。 用 剋。水。

心 生於物死於物機在目天之無恩而大恩生迅雷烈風莫不蠢然,符乃能煉寶成丹七返九還卽三返也 要於目焉欲止其機必用無恩天無恩而大恩生死中有生動中有靜也迅 心因物而動生於物也逐物而亡死於物也夫九竅之邪在乎三要三要之邪莫

重陰之下待地雷之復而起申命之巽風乎

風皆從蠢然之中自然靈動使天長用其風雷則風

雷之靈氣有時而盡。

何

以於

雷烈

上十二 經 陰符經類解

太

一樂性餘至靜性廉天之至私用之至公。

承上無恩之義推之無恩者猶之無爲樂之至靜之至也至樂者其為 性 閒 適 而 有

餘至靜者其性淸淨而靡潔故天有 時 而 無雷無風 似至私 也能從蠢然中發

號令又卽天之至公也至私似無恩至公則大恩生。

当制伏拘鉗不飛不走鉛汞俱死同歸厚土這囘大死今。於也其中有生死之機水沸火升入於離宮離火反為於他其中有生死之機水沸火升入於離宮離火反為於極煉之火蒸水沸其金自隨水而上騰則朱雀之火,精執平調勝貧蓋言土填水不起之候必得朱雀之火。也禽之制在氣氣以火言禽以朱雀言以氣制禽以火。

入。歸。 火。厚。 也。 沈水入火之

妙自生自死於其閒故一 日自取滅亡。

愚人 妙地理中玩其物生之機盗天地而奪造化方不愧為明哲所謂觀天之道執天愚人以通天文察地理為聖若只如此究於身心何益我於天文中考其時行之為其即 聖我以不奇其聖卿 去令仍 存之移於 自取 滅亡之下、方其即 聖我以不奇其聖卿 去令仍 存之移於 自取 滅亡之下、一人以天地文理聖我以時物文理哲人以愚虞 極 聖我以不愚虞聖人

之行至矣人以愚虞聖我以不愚虞聖所謂知之修煉謂之聖人也人以奇其聖。

我以不奇其聖所謂人知其神之神不知不神之所以神也又況日月有定大小

有 數三才相盜皆自然之聖功也何奇之有此六句皆似申贊上文言。

矣。 目然之道靜故天地萬物生天地之道浸故陰陽勝陰陽相推而變化

自然之道一靜而 之象陰浸浸而 下降陽浸浸而上升陰陽升降妙在相勝不相勝則不 己靜中生動動則天 地萬物生天地之道一浸而已 相 浸 卽。 推。 自。 然。

陰 符經頻解

太 上 +

Ξ

經

相 推。太 而變化順其自然已變化者進退之象也朱子曰自然四句極說得好。 叉曰、

浸字最下得妙。

因而制之者因自然之道制爲修煉之法也夫自然之道實從至靜中發出至靜奇器是生萬象八卦甲子神機鬼藏陰陽相勝之術昭昭乎進乎象矣是故聖人知自然之道不可違因而制之至靜之道,律歷所不能契爰有

之中別有歲月乾坤人閒律歷不能契也靜在何處有奇器焉玄關一竅是也萬

乎其閒昭昭乎人所共見之理非隱怪難知之事也進乎象矣象卽易象之象象象生於中八卦變於中甲子運於中神機難測鬼藏莫曉陰陽相數之數無不出

也。 者。 也。

老君日大道無形生育天地。

無極生太極。

大道無情運行日月。

無爲無不爲。

大道無名長養萬物。

無物生有物。

吾不知其名强名日道。

夫道者有清有濁有動有靜天清地濁天動地靜,男清女濁,男動女靜,降首是爲道先天地而行生者也雖日强名亦卻自然。

本流末而生萬物。

清與動爲本濁與靜爲末一降一流一施一受也清濁相融動靜交媾則萬物於

上十三 經 清淨經解

此滋生矣。

清者濁之源。

無。生,

**動者靜之基**。

天清地靜一齊返入於無矣, 人能常清靜天地悉皆歸,

关人神好清而心擾之。

**人心好靜而慾牽之**。 **擾神之心妄心也**。

若能常遣其慾而心自靜。

遣慾者必先捨專靜心者必先遣慾。

澄其心而神自清。

自然六慾不生。澄心者洗心退藏也心如止水其神自清。

無眼耳鼻舌身意自無色聲香味觸法。

二毒消滅。

言三彭三姑者皆妄。

三毒者陰神害人性陰精害人命陰氣伐人五臟卽三尸也三尸皆人身陰賊或

所以不能者爲心未澄慾未遣也。 神不能清先由慾不能遣。

能遣之者內觀其心心無其心。

知三心之不可得也。

太上十三 經 清淨經解

太上十三經

外觀其形形無其形遠觀其物物無其物。

知四相之俱忘也。

一者既悟惟見於空。

返照入空矣。

觀空亦空空無所空。

觀空到無所之地空斯大矣者有所則不成空

所空旣無無無亦無。

無無旣無湛然常寂。 觀空到無所之後空亦無矣若有空則不能無無之又無無亦不立。

萬法皆空矣。

寂無所寂欲豈能生。

寂之又寂何慮何思。

1

四

欲既不生卽是眞靜。

此靜之所以先宜遺慾也。

真常應物眞常得住。

眞靜爲常則日眞常吾師云眞常能應物應物自不迷不迷性自住同此旨意也。

常應常靜常清靜矣。

定觀云有事無事常若無心處靜處暄其志唯一。

如此清靜漸入眞道旣入眞道名爲得道。

雖名得道實無所得。 人無妄心則有眞心。

沖而用之不自滿假。

爲化衆生名爲得道。

去妄歸眞可稱道人也。

太上十三經 清淨經解

五五

## 能悟之者可傳聖道。

性功旣悟。命功乃傳或問曰上言實無所得此言可傳聖道然則淸淨一經尚未

言道乎,勇雄日,非也你把無所得錯講了這就是入道返觀講究本來妙訣。

心長語重故復開示。

上士無爭下士好爭上德不德下德執德執著之者不名道德。 無爭則無欲好爭則多欲不德乃有德執德便無德人無至德至道不凝執德者

不弘也安能具虛靈廣大之德以合我虛靈廣大之道乎。

辱流浪生死常沈苦海永失真道物既著萬物即生貪求既生貪求即是煩惱煩惱妄想憂苦身心便遭濁眾生所以不得真道者爲有妄心既有妄心卽驚其神旣驚其神卽著萬眾生所以不得真道者爲有妄心旣有妄心卽驚其神旣驚其神卽著萬

此節反言以申上文淸淨入眞道之意也切有可歎者以不靜之妄心驚至淸之

**真神著物妄想心不能靜眞神反化爲妄心也安能得道乎。** 

眞常之道悟者自得得悟道者常淸靜矣。

**靜則火降神淸則氣慧定中生慧本命自來更有自然而然不知其所以然者。** 

悟道之人。終不外乎淸淨淸淨之法終不外乎遺欲遺欲是一章喫緊處又況心

玄裔涵虚子註

居中而運則謂之樞北斗一星名天樞取其運於中央也人身以神爲樞纖塵不。。。。。

染有如玉之清明故曰玉樞此經大旨蓋敎人煉元神也。

聞無見卽是眞道聞見亦泯惟爾而已爾尙非有何況於是不聞而聞何天尊言爾諸天人欲聞至道至道深窈不在其他爾旣欲聞無聞者是無

### 道可談。

雪亮冰清不煩言解何况於是是字指聞見言。

拙夫如是則可與忘形可與忘我可與忘忘。 大尊言道者以誠而入以默而守以柔而用用誠似愚用默似訥用柔似

此皆虚無中功夫。

全能知止則泰定安泰定安則聖智全聖智全則慧光生慧光生則與道 人道者知止守道者知護用道者知微能知微則慧光生能知謹則聖智

爲一是名真忘惟其忘而不忘忘無可忘無可忘者即是至道道在天地

天地不知有情無情惟一無二。

惚靈覺著焉卽慧光也不出則神恬不遷則氣靜氣靜則神恬神恬則太虛之中。能入要能守能守要能用知止則不遷知謹則不出知徼則深造杳冥杳冥生恍

靈獨運只知有道而不知有他故曰是名眞忘眞忘者忘而不忘忘無可忘者

知而所以妙則自乎不引然於当川之治———。如而所以妙則自乎不引然於知其不知則亦曰自然自然之妙雖妙於愚可以智濁可以清惟命俾之愚昏昏濁冥冥亦風土稟受之移之天地愚可以智濁可以清惟命俾之愚昏昏濁冥冥亦風土稟受之移之天地 自異故謂之數數繫乎命氣繫乎天氣數所囿天命居告也,不得眞道。道之士信有氣數夫風土不同則稟受自異故謂之氣智愚不同則清濁 天尊 **(尊言吾於今世何以利生爲諸天人演此妙寶得悟之者俾躋仙阼學也真忘卽至道也** 

Ŀ + Ξ 玉樞經約解

咸悅

到海月光年的像是家班和市的理

法空国风扇浴地息自湖过打花为 守

眼我的引者學所小問官自好爐火火 不在有名中 不見地大方

月程的绿三色洁~

## 護命經約解

爾時元始天尊在七寶林中。五明宮內與無極眾聖俱放無極光明。 昧不能自明畢竟迷惑。 海沈滯聲色迷惑有無無空有空無色有色無無有無有有無有終始暗。 極世界觀無極眾生受無極苦惱宛轉世閒輪迴生死漂浪愛河流吹慾 照無

朝宗非若無極眾生盡是一派識神受無窮苦趣彼眾生者皆執迷也執空不是。 元始者祖氣也祖氣化生眞神卽見此神在天心之中黃宮之內一神正位萬神 色不是無中執有不是有中執無亦不是殊可憫哉。

色卽色是空卽空是色若能知空不空知色不色名爲照了始達妙音識有非無爲無非色爲色非空爲空空卽是空空無定空色卽是色色無定天尊告日爾等眾生從不有中有不無中無不色中色不空中空非有爲 無空法洞觀無礙入眾妙門自然解悟離諸疑網不著空見。

十 三 経 護命経約解

Ŀ

太

此節爲眾生說破空色無有之迷若眾生有解悟者卽能離諸迷惑。

流通誦讀即有飛天神王破邪金剛護法靈童救苦眞人金睛猛獸各百 清淨六根斷除邪障我卽爲爾說是妙經名曰護命濟度眾生傳教世閒。

億萬眾俱侍衞是經隨所供養捍危扶衰度一切眾生離諸染著。

爾時天拿即說偈日視不見我聽不得聞離種種邊名爲妙道。此節重清淨一句清淨六根乃得此護命妙寶離諸苦惱。

不見我不聞我則無我也我爲種種之邊害無我則種種皆離孔子無意無必無不見我不聞我則無我也我爲種種之邊害無我則種種皆離孔子無意無必無

固而歸於無我蓋無我則意必固皆絕也。

## 日用經約解

二段云十二時中常念清淨末段云十二時中常要清淨此太上喫緊敎人處故 日用者猶言十二時中不可須臾離者也有功夫自有效驗總要清淨身心經: 再言之十二時中常以清淨爲功清淨乃日用之本經語明顯不煩註疏玄裔

西月謹識

下降腎水上升口裹津生靈眞附體得至長生之路也,其不聽聲一心內守調息綿綿漸漸呼出莫教閒斷似有如無自然心火夫日用者飲食則定禁口端坐莫起一念萬事俱忘存神定意眼不視物

首段言下手功夫。

中有身沖和氣透醍醐灌頂行住坐臥常覺身體如風之行腹中如雷之是神之舍意行則神行神行則氣散神聚則五行眞炁結成刀圭自然身 十二時中常念清淨一念不起謂之清靈臺無物謂之淨身是氣之宅心

上

+

Ξ

羅

日用經約解

太

鳴耳聽仙音無絃之曲不言而自聲不鼓而自鳴神氣交結嬰兒回轉得

養氣能無離乎妙哉妙哉。

十二時再申二句以養丹時言觀莫敎有損四字便知。

## 大通經約解

涵虚子註

大通者廣大圓通之義也經中無形無體無象無相無爲皆大無方通無礙也。

### 眞空章

先天而生生而無形後天而存存而無體然而無體未嘗存也故日不可

先天氣無質後天神無方然神雖無方而運化卻有方故曰未嘗存也不可思議。

妙用無窮也。

### 玄理章

靜爲之性心在其中矣動爲之心性在其中矣心生性滅心滅性現如空

## 無象湛然圓滿。

靜爲性而心在中。一切皆忘性定心亦定矣。動爲心而性亦在中。一靈獨覺心見

性亦見矣凡人所以不見性者爲有妄心旣有妄心其性卽隱若無妄心其性卽

上十三 經 大通經約解

見以性體本空耳如空無象性體湛然。太上十三經、大通經約解

玄妙章

大道無相故內攝於其有眞性無爲故外不生其心如如自然廣無邊際。

對境忘境不沈於六賊之魔居塵出塵不落於萬緣之化致靜不動致和

有法悟無法 無修解有修不遷慧照十方虛變無爲頌日。

包含萬象體。

不掛一絲頭。

也攝有還無則無相收心返性則無爲無相無爲則無邊際也由是而對境居塵。 無相則無有內攝其有則還無相之道也無爲則無心外不生心則返無爲之性

不遷安也慧照虛變則元神善邁矣要之無相無爲也似覺有相有爲不沈不落仍覺無相無爲六賊萬緣何足掛心哉靜不動定也和

# 太上十三經註赤文洞古經約解

有動之動出於不動有爲之爲出於無爲。

有動之動陽氣也寂靜中生來故日出於不動有爲之爲返還也清淨中行持故

日出於無為。

無爲則神歸神歸則萬物寂不動則氣泯氣泯則萬物生。

無爲則神歸神好淸也神歸則物寂淸則淨矣不動則氣泯氣入亥也氣泯則物

生亥叉子矣。

神神相守物物相資厥本歸根。

相守者以無合無相資者以有還有如是則後天返先天而根本固矣。

默而悟之我自識之入乎無閒。

默而悟者。杳冥生恍惚也我自識者一靈獨覺也如此則深入玄通而無閒隔矣。

太上十三經 赤文洞古經約解

不死不生與天地爲一

操眞之道得矣。

入聖章

忘於目則光溢無極忘於耳則心識常淵兩機俱忘絕眾妙之門。

目機靜則慧光自生耳機靜則心地自澄無欲觀妙正在此時得此一妙則空絕

眾 妙 矣。

純純全全合乎大方溟溟涬涬合乎無倫天地之大我之所離萬物之眾。

我之所持曷有窮終以語其弊哉。

有物混成先天地生大無方體高無等倫天地萬物皆我維持雖有善言者亦不

能尋究其弊以其無盡也世閒有盡者即有弊端可語道無窮終安有弊之可語

住世章

太 上 + Ξ 經 赤文洞古經約解

散其無體不能使九竅百骸與真體並存故死矣故長。此得其真故久人得其真故壽。世人所以不能長久者爲喪其無象。 養其無象象故常存守其無體體故全眞。全眞相濟可以長久天得其眞

無象者氣也無體者神也以神合氣丹道自成故曰全眞相濟可以長久下九句。

明顯易知茲不註。

二九

## 定觀經約解

內觀無心外觀無形遠觀無物觀空亦空矣道書全集有混然子註語意支離未 定觀即佛門止觀之義觀即內觀外觀遠觀空觀也人能定觀則神不動搖必能

明宗旨茲照經義述之。

## 天尊告左玄眞人日。

**关欲修道必先捨事外事都絕無與忤心** 左讀佐輔也助也輔助玄功之臣也書周公左右先王皆作去聲註左右輔助也。

外事乃不關身心之事忤拂逆也拂逆生煩惱故先拾之而盡絕之乃不興煩惱

然後安坐內觀心起若覺一念起須除滅務令安靜。

其次雖非的有貪著浮遊凱想亦盡滅除晝夜勤行須臾不替。 念乃的有貪著之念佛經云從起心動念處下功夫故須除之滅之

ź

的有貪著即上節念字如名利之類是也浮遊亂想乃是未有貪著者浮空而來。

遊思不斷雜亂無章不關緊要之事也替廢也。

惟滅動心不滅照心但凝空心不凝住心不依一法而心常住。

念卽動心照卽返觀之心空卽無欲之心住乃執著之心不依一法卽萬物皆空。

而心常定矣。

否則凡躁競

反言以結上文。

方乃謂熟勿以蹔收不得遂廢千生之業,其次初學息心甚難或息不得蹔停還失。去留交戰,百體流行久久精思。

留則返諸心心境迴環有如交戰隨息來往故曰百體流行欲得停留之法須思 息心者佛云安心也暫停還失者儒云操存舍亡也亡則去去則牽於境存則留。

譋 心之理無非由暫而常精思旣久乃能調熟始而暫收繼而常住千生之業卽

上十三年 定觀經約解

上文常住之心也。

少得靜已則於行立坐臥之閒涉事之處喧鬧之所皆作意安有事無事。

常若無心處靜處喧其志唯一。

少稍也已止也稍得靜止必須境上試過乃見其心之動不動焉行立坐臥處靜

若束心太急急則成病氣發狂顯是其候也處喧皆境也作意持立也有無動喧四句皆作意功夫。

顧卽躁之證候也狂顚猶小暴躁則甚。 心好動而收之太迫必成暴躁之病氣卽心中之氣心動則氣動狂卽暴之證候。

涉事無惱者此是真定心若不動又須放任寬急得所自恆調適制而不著放而不動處喧無惡。

得所者合宜也自恆調適者隨其自自在在安安閑閑也不著不動即寬急得所。 無惡無惱即自恆調適眞定常靜也。

為應跡若水鏡之為鑒則隨物而現形善巧方便惟能入定不以涉事無惱故求多事不以處喧無惡强求就喧以無事為眞宅有事

跡以動境言善巧方便者隨心應物即應跡也常應常靜只求能入定功耳故曰 故求多事安知無惱不生惱耶强求就喧安知無惡不生惡耶眞宅以靜境言應

惟能入定。

慧而慧自生定名眞慧慧而不用實智若愚益資定慧雙美無極慧發遲速則不由人勿令定中急急求慧急則傷性傷則無慧若定不求

由定生慧隨其自然用慧不慧不慧乃慧定慧雙修其美無窮。

也。也多感恩邪妖精百魅隨心應見所見天尊諸仙尊人是其群若定中念起多感眾邪妖精百魅隨心應見所見天尊諸仙尊人是其群

唯令定心之上豁然無覆定心之下曠然無基舊業日銷新業不造無所群光也古人有賴群妖群二解此以妖群言。

太上十三星 定觀經約解

太

**罣礙迎脫塵籠行而久之自然得道** 

上無覆下無基一空而已矣此定觀進一層功夫即前經觀空亦空欲豈能

旨也。

夫得道之人。 凡有七候一者心得定易。 治 覺諸塵漏二者宿疾普銷身心

輕爽三者塡補天損還年復命四者延數千歲名日仙人五者煉形爲氣

隨候益明得至道成慧乃圓備。名日眞人六者煉氣成神名日神人。七者煉神合道名日至人其於鑒力。

圓備則七候皆歷盡矣。

若乃久學定心身無一候促齡穢質色謝形枯方空自云慧覺又稱成道

者求道之理實在未然而說頌日。

起心欲息知。 知起心更煩。 火發生於緣。

各是真動性

承流失道源。

了知性本空。 知則眾妙門。

三四

太

# 五局經解極為的行故詳述

唐京肅明觀尹愔眞人曰夫存一氣和泰和則五藏充滿五神靜正五藏充滿滋 之法 食本子涵虚註

味足五神靜則嗜慾除此經是五藏之所取給如求食於廚故云五

# 氣和泰和得一道皆泰和乃無一和玄理同玄際

一氣者先天一氣也和麥和會合五藏中不和之氣也旣合五藏之氣則得一氣

和之可名也理性也言性而命在際交也兩玄不可分以玄交玄則各正性命保為道氣由是一身皆泰和之氣也一身由泰和之氣則和氣充周渾然浩然無一

## 合太和。

# 不以意思意亦不求無思意而無有思是法如是持。

下意字以眞意言慧光是也不以意思意者二玄相交之際慧發遲速不由人知。

意無意閒一氣生而慧光見乃善行持者也故曰意而無有思是法如是持。 勿令定中急急求慧也然亦不求無思卻要求注意規中忘而不忘不忘而忘有。。。。。。。。

執住絕緣之心所謂又須放任寬急得所自恆調適制而不著放而不動也心在莫以內照之心外緣人欲之心則內想不出外想不入也旣存絕外緣之心又莫莫以心緣心還莫住絕緣心在莫存心眞則守眞淵。 乎內亦莫存一個在內之心為法所縛只要得其眞常靜守深淵契所謂浮!

## 規中是也。

# 修理志離志積修不符離忠而不修志己業已無知。

修性之功先持其志後離其志持其志則用志不紛離其志則委志虛無若使命 力修性苦持其志是名邊見必起住心必與離志之道不相符合夫維持其志而 不持其志綿綿若存則修己之業無庸以己見參乎其閒自自在在安安閑閑則

## 清淨無爲矣。

# 諸食氣結氣非諸久定結氣歸諸本氣隨取當隨洩。

黄庭經日人皆食穀 與五味獨食太和陰陽氣由此印之諸凡食滋味以養氣者。

上十三 郷 五. 廚 經解

之中。各有泰和爲本至人攢合五氣立爲丹鼎鼎中一氣生來各歸諸氣之本我 不過暫時融結之氣旋飽旋餒非一 太 氣和泰和之氣長存身中久久定結也五藏

在其中暢於四支發於事業美之至也洩即暢發之義也隨取之亦隨洩之取則五氣朝元洩則百骸俱理易所謂黃中通理正位居體美

明鏡匣發明黃白細微有 如 賫 鏡 出匣光明清亮其要在 水 銀一 味 其 法 在 先

死

水 銀。其 不在先 煉眞土。

太上慈悲直將大丹要旨形於竹帛人能至誠格天必有太淸眞人爲之抉 破

**任女嫁嬰兒卻配為夫婦水火結成團夫婦自相顧男女卻媾精嫌精生的內有先天水硃砂非眞汞內有玄元火水火能旣濟不失坤方土眞母作中宮土黃金硃砂父白金水銀母壬癸水中精識得為戊己黑鉛非眞作中宮土黃金硃砂父白金水銀母壬癸水中精識得為戊己黑鉛非眞代不識一一氣生萬物若人知一趣得一萬事畢一乃水之基繼續東**是則萬法皆通矣仙律甚嚴不敢妄註謹將眞經要妙略吐於屬點之中言則萬法皆通矣仙律甚嚴不敢妄註謹將眞經要妙略吐於屬點之中

女無父不成母無 母不許父父母全眞形不失眞龍虎龍虎是黃芽。

太 上 + Ξ E **劈鏡匣** 

三九

坤會。雛。芽。 識 辛。含 死率土、升。水 玄 土育。方 實 武 眞 中 須並非、理。火 宮水。武 汞。稟 先\*天、黄 不 死\*癸。金。能 先☆天、黄 黄 西 產 是。識。金。南 兒。配。 四 化 象 數。 坤 内。 眞。 神。識火。得 銀。作。砂。 朱水。父。 會 火。知 大室 中宮南北為 大選化黃山 朱 乾 中 金是。選及 銀。父 母。母 卵 一識眞 水 抱。 水多少 其 土。銀。眞 便 土 氣 是。赴。 鉛。煉。戊 水難 只。精。散 難乾乾土 一。方不味。死。成 祖。 宮。眞 戊。水 煉 土。精 丹 中 不 眞 生 宮。離。銀。若 能。水。制。一 乾坤。得 土產 南。子。要。 都 方。水 坤。生。做 制。 其 水。氣。 水 火。銀。銀。 迷 鉛 銀 乾 死。死。升 魂 若結。 中。汞 爲 死。 宫 須。鬼。知。成。方 爲。先 有 父 北 鉛。須。道 生。丹。鎭 斗天之 朱 母。 相 藥。死。土、殺。不 中 雀。類。其。牝 父 坤。母。雞 坤 水。水。母 樞。宮 水繁硫。是。銀。若 是 内 庚 有

躋神仙位得之廣濟人不得空浪費知此如輕泄天神亦不喜愼之復愼富貴一轉至九轉九九八十一若人知此理密密深固濟收藏不可言方 水 之千言並萬語。 黃白精不用黃白體黃白精 銀不能飛成藥在於此。 清仙得此精。盗奪天與地世人得此精。 精何得。只用硃砂配硃砂死變赤方得水銀死精何得。

四

n

太

金穀歌者明。 種 藥之 法也大 丹 如 黍 米。 先 種 於玉田之中。 耕 耘 收 穫。 即得金穀

食之其要在 鉛 中 作。 其用在 水 銀一 物 耳。

用。寶。冤 無 難 煉 生熟自相制相制自 原無寶丹不成若用 原無寶丹不成若用。 原無寶丹不成若用。 丹訣煉丹訣仔細 分別三子始光明點化分剛決一子誕 庚爲表辛爲裏更無別藥直下取惟有水 三三生萬物無休歇無緣難遇此丹經此 來迎接此丹傳至道莫與非人說丹丹丹。 造 若用凡雜類總是不成 若用凡雜類總是不成 若用凡雜類總是不成 一 對君說。 母炁初傳子。 取惟 須。成、種 結。死真。禾成。水。用當 成。水。用當明銀。鉛。用 有 初 子九 水 子性 此是聖人真 不用。無栗 火相 乃子性猛 粒 方 配對。 拙。 遐齡千萬劫 口 烈。清 訣。 鼎 が多り 如 無 然。 死、作。丹、生 須、鳳。 頭。 混 銀。至。用、狐 釜

黑

赤

丹

汞。

知

此

理

最

幽

不

深。如

水銀若

隨時種吾今細說甚分明得人守之宜秘隱不秘不隱遭天嗔金是藥母能養子意偏深,妊女牢藏神室內深閨養之自堅心玉田金穀銀化銀何曾別有外神靈轉制分胎三次後卻嫌宗祖是囂塵藥即是金 化。生 作真從此河車任反覆此藥無爐只有鼎男女生下男女更長孫水銀一物別無物。 一鼎化爲千萬鼎。金化金兮 骨肉。 相。

予蓄道德黃庭大洞 無根諸註皆言先天之用而非初學法門也夫行遠自運登

後天申述一篇爲入門之路焉。一收心。二尋氣。三凝神。四展竅。五開高自卑若不明後天次序響諸世上功名未舉茂才孝廉空想進士翰林也因作

七得藥。 入結丹。 九 煉己。

關 六築基 七导縣 一卷天中述一篇為入門之路焉。

此之謂神氣交神氣交則男女媾精。真種化生。真種者後天鼎之真氣也也是為為之,是為人之元氣也學人採取元精。以為氣之活動處。而以靜合之。如也要先收心入內以中為極以和為則以神為體。以意為用,以靜之之。與一生意坐照如如媾元精而生元氣展竅開關不難也元精者陰蹻,如也要先收心入內以中為極以和為則以神為體。以意為用,專專氣,可以有數也下也者經所謂下面取也培養丹基純以精氣為實其行法,謂說着醜也下也者經所謂下面取也培養丹基純以精氣為實其行法, 太 有言貴以賤爲本高以下爲基後天資補賤下之道也賤也者 太上十三經 後天申述文終經

離宮之氣。動搖於是以 力、一 丹。宜。後 行養 無 時。物。田。凝。天 搖。 窟 而 之。其。鼎 中旋 以 中。神。者。 浮。 以 呼 產 倒 爲、躍。吸。其。 Ī 而 崑 氣 抵、 乎。意。神。 氣。也。鉛 談築 意。 嘘 Ŀ 重 制之壬 引 虚。以 嘘 即天以。地。 腭。 時 (基之道。 一型質質 直 無。柔。炁。 要 噴。之。制。交。 以、此。 內。剛。合。是、自之。 目、氣。合。鉛 。 漢基者。 由 回、 撞 名、然。所。 衝 上、壬。時。 黄、抵 命、入。 氣 庭。腭、視。鉛。混 脈 關。 蒂。我。 混。媾 採 上 此 久、神 彼 至 之。 飛 叉、 氣、得、沌。而 氣 上 號、 相、鉛、沌。生 心 乃 血。泥 者 府。胎、 息、時、絪 有 之調 丸。即 補 美、於、也。絪。也。 我 卽 展、忽 縕。原 之。此 精 開、竅、然 縕。夫 熶 氣 結爲。 下。凝、體 坎 神。關、時。而 漰、 爲。宮虚。之 從 精 也。也。內 住、有 鼎 關 俟 氣 神 無。氣。 其、 雖 竅 時。無 閒。 壯。 質。窟。地 旣 開。突、沖 叉 子。氣 極 以 雖 也。恐 乃 有、出 故 虚

上且食天祿享壽無窮此時抱璞守貞時物來事至心鏡自放光明即景會心時成玉質則內發天機外合人事毋意思 一無往不復窮理盡性以至於命自有爲而入無開關築基得藥結丹煉已此九層功夫乃爲入道神永固一氣還虛此煉已之功完備矣入門者必上且食天祿享壽無窮此時抱璞守貞防微慮險 上甘露。 一。開 神。上。 心感情 丹不成者矣。 原不 煉 阿 汞。 也。 黄 庭。 事。五 賊。結 爲内 銷 矢入門者必先收心尋氣凝神展良防微慮險,天人合發萬物定基心慧劍劈開塵障功修人閒名標心 **毋、** 必。 八道之門即 塵、毋、。障。我。 既已入門。 1 勉强而 積 氣 功、供果、是 絕 慾。 德。金 在 自。陰神。定。 然。陽。展基。 未歸。竅。精 精。塵 煉 基。標天 氣、肌 出

有

# 元大道九層煉心文終經 循 途 錄

列聖羣眞評閱

紫霞洞主人 、頭歮子手著

九層煉心道言

初 層煉心者是煉未純之心也未純之心多妄想多遊思妄想生於貪慾。

**閒來往乎方圓之內息息歸根合自然之造化巍巍不動立淸淨之元基箇虛無圈子吾心止於是而內觀之心照空中與氣相守維繫乎規矩之起法在止觀乃可漸漸銷鎔止則止於臍堂之後命門之前其中稍下有遊思起於不覺學人打坐之際非不欲屏去塵情無如妄想纔除遊思忽** 

從此一線心光與一縷眞氣相接渾渾灝灝安安閑閑此煉心養氣之初

功 也。

一層煉心者是煉入定之心也前此一線心光與一縷眞氣相接若能

造窈冥自當透出玄錽奈何定心不固每爲識神所遷。 心與氣離仍不能

人元大道九層煉心文終經 循途錄

一四七

知。氣

神都在先天鴻濛初判。 一片重陰之下一 並

可當 下

也。」是國堅其。

隨。固

之之注心於絳宮注心 一個頂上息心主靜與 一個頂上息心主靜與 一個神引動則氣寒而經 一個神引動則氣寒而經 爲眞水。

腭落下捲舌承露吞而送之注

路。 焉。 此 心得、 氣、 之功

從 奉 此 五 真。事 層 基難 此 道。 急鼓之。 如。霧。液 在。 法、 心 煉 煉 心者是 在行憑 了法 固。做 手孟子謂 夜下降腎氣上升是 华雲氣是名金水河 华雪氣是名金水河 一种雪氣是名金水河 心 心地 去。 者。 清 涼。乃能 盡 所以聚精 其 基。 化。 J. 心心心心, 滔逆 者。 爲。 心。 膏意 知 會何神 待 也 初。坎動。離 前、 上至於天谷。 由 此、 坎 也。百 此、 方修玉液還 塡 爲。 交。 泂 功 仙 離。 田。 車 夫不 泥 冥 轉 積 丸 中有信。 中。涓 或 F 動。 金。 勤。 而 湧 聚精 生。涓 質。精 有懈 麣 汞。咽 腹。神 氣 霎。倘 丹。 下。 浩 會神。 此煉 穴 汞 仍 心。 時。用 性。 浩 有 E 落 心累 而。心不 散 於 如 則 有 黄 潮。 亂。 此 靈 心。 泂 到。 何以 根 氣、 作 車 之功 路 充 半 輟 水質功氣。矣。也。 閣。盡 相 調 性

人元大道

九層

煉

心文

終

循

途

也。

七層 合。煉。 内。已。 心。之。 乃。性。 純。聚。也。 而。前、 不。此、 散。金 後、而 氣、實 花。兩。爲、合 蓋 復 水 靜。龍、丹。從。 滅 身 內 河 矣。從、那 泥 矣。 虚。 性泥中命。丸。陽 體 車。 雖 無。家 合。 .而、裏、吐 三 出。出 鉛 在 明。 中。無 師 而。身 **煜** 三 **屬** . 毛 . **曜** . 陽 好 以虚 名 來。而 \_\_ 自 飛 爲 兩 一。竅。我發邊。弦即皆。即。即。即,如 我有之。 候 明之 者 内 爲 汞 煉。 卽 院會。其喻 心。 開。持。有 性。 到 還 劍。如掌。乾 陽。 以 此 妙 内 此 有。投。 有 還 也。前 修 印。卦。性 爲、如

七。 金。 九。 迈 明 選。 金 從 此

制 其 明汞不 動 搖矣此煉 也。九

矣。煉 **吳伯要溫之養之要使身中外心者是煉已伏之心而** 使之通。 盡。也。前、之 神。此、 七 返 還。 鉛 外。汞。

中之氣 身中 之 神。能 遊 於

酉二 月 爲 **计浴**。 十月為 退。 故名 十月 則。

動。養。是 動則變變則從東言要十個是取一年十二日 月功夫。 也否則 C 雖定 而 不 靈。餘 煉之 煅之。為進 靈 AL. 日見。 靈

無。氣。能。惑。九 層 AL. · 者是煉.已完 變則.化故方 靈。有之。出 心而使。 之。而 歸。不 空。爲 島。也。物 前、 情 所 迷。 此

所。往 不宜。 我。煉。高 虚。踏 遍 遊 海

致

但,强。深。

虚。出

而

則

燣

心

成、

神、

之

功

也。

包。隨

無

旋。涵。心

煉

**空。**一。 雲。 本。 著。 電 沙。空。 也。世界。 有。者。 毁。心 胸。足。此、 惟 末、空。浩。樂。溫 也。不。蕩。矣。養 毀。 乾 皆。心。神 矣。有。無。不。

此 所。天。萬。所 以。地。有。欲。 虚。我。以。 法。 周。是 加

心文 終 淦

元

大道九層

煉

# 紫清白眞

乎玉蟾日不避尊嚴之責輒伸僭易之問修仙有幾門。 南海白玉蟾自幼事陳泥 來久自揣 如玉石之未分願得一言點化陳泥 月朗夜靜煙寒。因思生死事大。無常迅速途稽首再拜 白日之內可以混合三年成象此乃中品煉丹之法雖 三成夫天 顯也中士可以學之以氣爲鉛以神爲汞以午爲火以 以慧爲火在片餉之閒可以 福薄緣淺敢問今生有分可仙乎.陳泥丸云人人皆可況於汝.煙寒因思生死事大無常迅速途稽首再拜而問日玉蟾事師 道能變化飛昇也上 兩其法簡易故以心傳之。 丸。忽 巨九年偶 丸云爾來吾語汝修仙有三等煉 日在乎巖阿松陰之下。 煉丹有幾法愚見 人仙之道能 品煉丹 風

存想 元。自 雲開 傲 慢。 守。 邓升降爲運用大抵妙處不思升降爲運用大抵妙處不 月皎總萬法而 至老無成 爲運用下品丹法。 矣玉 法 蟾 7日。讀丹書許多年如在制 班妙處不在乎按圖索駿州 打法以精血髓氣液為藥材 以肝。 包萬 脾肺腎爲 幻 能 材 若泥 閉 象執文 嚥 槒 摩為 心爲 火候。 以 抱。 以 明。

身 無 **丹之法有何證驗陳泥丸云初** 道 夢寐。 使 如 還 合自然矣玉蟾問日勤 **运源為真空以打破虚** 於文結以歸根復命第 **姚神聚氣爲守城。** 自然此乃長 鬼 天仙之人。須是形神倶妙。與道合眞可也。被陰陽束縛。在五 火熱行步如飛口中可以乾汞吹氣] 神 白 日不食飲酒 呼召雷 M 不能頓悟也夫豈知混沌未分。乃長生不死之道畢矣。但恐世 氣液。 啊。 酒不醉。 耳聞九天! 命爲丹成以移神爲換鼎 動而不懈必過至人遇而不勤。虚空爲了當故能聚則成形散 道 本無形喻之爲龍虎道 到此地位。 目 修丹時神清氣爽。 |視萬里| **呱之爲龍虎道本無名此此流永分以前烏有年足** 则 徧 赤 可以炙肉對景無心。 體 ĺ 純 換為 以身外有身爲脫胎頭動處爲玄牝以打 身 陽。 白血。 心和 金 終為 筋 則 五 比之 暢。 成氣。 玉骨。 陰氣 。宿疾普消。 下鬼若此 陽神現形。如如不動。氣燥成陽氣。 去

不行行而不勤乃至老來甘心赴死九泉之下。豈不悲哉今將師傳口訣長安但取其捷徑云耳玉蟾日天下學仙者紛紛然良由學而不遇遇而 此乃金仙也夫此不可言傳之妙也人誰知之人誰知之人若曉得金剛 **圓覺二經則金升之義自明何必分別老釋之異同哉天下無二道聖人** 如水精盤中之珠轉漉漉地活潑潑地自然圓陀陀光爍爍所謂天仙 殊不知終日談演問答乃是乾慧。長年枯兀昏沈乃是頑空然天仙之 **鋟木以傳於世惟恐漏露天機甚矣。得無譴乎泥丸云。吾將點化天下神** 無兩心何況人人具足箇箇圓成正所謂處處綠楊堪繁馬家家有路透 不普乎噫師在天涯。弟子在海角,何況塵勞中識人爲甚難,今但刊此散 苟得罪者天其不天乎經云我命在我不在於天何譴之有玉蟾日。 跳 平叔三傳非人三 出天地之外。方可名爲得道之士矣。或者疑日。 遭禍患何也泥丸云彼一 時自無眼力又況運 此法與禪 法稍

人元大道九層原心文終經 辩惑

Ŧ.

氣以爲金丹之母勤而行之指日可與鍾呂並駕矣此乃已試之效驗恐卵則神歸氣復自然見玄關一竅其大無外其小無內則是採取先天一傳之哉但能凝然靜定念中無念工夫純粹打成一片終日默默如雞抱行天下使修仙之士可以尋文揣義妙理昭然是乃天授矣何必筆舌以 行天下使修仙之士可

**閱丹經甚多惟此無半點虛語故刻於十三經之後爲達者共賞。** 涵虛識。

學仙者無所指南灘集問答之要名日修仙辯惑論云。

道

爱

皖 江 陳 攖 寧 校 訂長乙山人李涵虚著

自由出版社印行



|  | <br>* 1 |  |
|--|---------|--|
|  |         |  |
|  |         |  |
|  |         |  |
|  |         |  |
|  |         |  |
|  |         |  |
|  |         |  |
|  |         |  |
|  |         |  |
|  |         |  |
|  |         |  |
|  |         |  |
|  |         |  |
|  |         |  |

| 一五七    | 合刋     | 道竅談三車秘旨合刋   |
|--------|--------|-------------|
| 中字直指梯匹 | 玄牝根基梯三 | 雨孔穴法構二      |
| 玄關再說排二 | 玄關一竅常二 | 性命順逆游十      |
| 精氣神論為十 | 神氣精論は十 | 先天直指端十      |
| 神氣性命蘇十 | 丹砂二種聯十 | 藥物層次第十      |
| 產藥層次第十 | 煉功五關第十 | 三品互養第十      |
| 藥物相類第九 | 內外二藥第八 | 後天次序第七      |
| 養已煉己第六 | 養已煉己第五 | 築基煉己第四      |
| 後天集解第三 | 開關問答第二 | 箴諸友書第一      |
| 張序     | 八此代序   | 道竅談讀者須知賺櫻寧作 |
|        |        | 道竅談目錄       |

| • |
|---|
| 道 |
| 級 |
| 談 |
| 1 |

|   | - |          | ·         |        |        |        | •      |         |
|---|---|----------|-----------|--------|--------|--------|--------|---------|
|   |   | 功成名遂身退論常 | 神意再論第三十七  | 神息再論博匠 | 真心論博三  | 乾坤離坎排心 | 藥物直陳第五 | 11年为11年 |
|   |   |          | 共争文       | 氣息妙用常亞 | 心神直說構三 | 採煉妙用常仁 | 鉛汞的辨構仁 |         |
| , |   | 仙佛同修論第四十 | 共爭不朽論第三十八 | 神意妙用構仁 | 神息妙用博三 | 河車細旨構三 | 鼎器直說博七 |         |
|   |   |          |           |        |        |        |        |         |

道竅談讀者須知 長乙山人於清咸豐丙辰歲成道 者遇劉海蟾傳金丹口訣沖熙嘗謂舉世道人無能達此者獨 派始於陝西終南之王重陽至明嘉靖時陸階虛著方壺外史 大闡玄風世稱為東派而本書作者李涵虛則犀目之爲西派 西派傳代有九字 本書作者姓李名西月字涵虚又字團陽乃四川省樂山 吾國仙道舊有南北兩派南派始於浙江天台之張紫陽北 張紫陽得丹道於成都異人但未言為誰氏同時有王沖熙 西道通 大江東 海天空 縣

道竅談三車秘旨合刋

張平叔知之於是陸彥孚遂據此語而斷爲紫陽亦得海蟾之

傳考海蟾乃正陽真人鍾離雲房之弟子與呂祖同門王重陽

文集中亦稱正陽的祖純陽師父海蟾師叔由此可知南北兩 派蓋同出一源又明之陸潜虚自云見呂祖於北海草堂親聞

道妙清之李涵虚亦曾在峨眉山遇呂祖於禪院密付本音是

則南北東西四派皆可認為呂祖所傳也

四 北派工夫重在倩淨而七真之劉祖則以在妓院脩煉著名

未聞如長春真人之枯坐也南派口設重在陰陽而五祖白玉 蟾。 則自幼出家終身雲水未聞如道光禪師之還俗也同一 講

道文章陸作則精醇而李作則複雜同一人元丹法陸說則簡

易而李說則繁難由此可知道本同而法或許有巧拙之殊法

五 雖同而訣未必無簡繁之異是在學者會而通之勿自限耳 之三丰全集俱早已風行一世惟道竅談三車秘旨圓橋內篇 民國紀元前約六十餘年 約七百四十餘年陸潛虛乃明穆宗隆慶間得道時在民國紀 元以前約三百四十餘年李涵虛乃淸朝咸豐年間得道時在 道竅談並三車祕旨二書以慰好道諸君之渴望。 三十餘年王重陽乃金世宗大定間得道時在民國 三種未曾刊版行世而圓嶠內篇之鈔本亦未得見今特先出 張紫陽乃宋神宗熙寧間得道時在民國紀元以前約入百 李頌虚著作有太上十三經註解無根樹道情註解並 紀元以前 一編訂

道竅談三車秘旨合刋

六一

七 攜至滬囑寧代為校勘出版流通其排版印刷裝釘紙料等費 則由鄧君雨蒼與張君竹銘向丹道刻經會商妥籌墊今後本 本書乃福建毛君復初家藏鈔本由福建連城鄧君雨蒼親

書始能與讀者相見毛鄧張三君不爲無功 本書經寧手校正之處約有數十字皆屬當日輾轉傳鈔之

誤其誤處僅在文句之通與不通不在理論之謬與不謬關係 頗輕故無須另作校勘記以免多佔篇幅

九 鄧君當日曾囑尊將本書中要旨提出以便讀者愚意丹經

中歷來所習用如離坎汞鉛等皆代名詞說心腎可說神氣亦 可說男女亦無不可是在讀者深造而自得之若必定指出某

其已也 恐本書應用之範圍或因此反致狹隘有違流通之本願不如 各即是某物則仁智之見各執一說而是非之爭將無了期竊

家之汞也內養己者亦用彼家之鉛養我家之汞又如第八章 汞必用彼家真鉛又如第五章云內鍊己者將彼家之鉛養我 云此鉛非還丹之鉛彼家之真火也又如第十章云本元走漏 本書中畫龍點睛處就是彼家二字如第三章云欲養我己

精氣神皆落於後天不能求之於我則必求之於彼又如第十 七章云元精在我家真精在彼家又如第十八章云上德之體

得於天者甚厚不必求之於彼家也故曰天元又如第二十五

道竅談三車秘旨合刋

一六三

章云我運一點陰火之精種在彼家之內又如第二十九章云 之說可謂詳矣究竟彼家二字是如何解釋頗有研究之餘地 採煉者採彼家陽鉛煉我家子珠之氣也觀以上所列舉彼家 一六四

彼家是指身外之太虚而言則執著肉體在腔子裏摸索者非 如謂彼家是指腎中之氣而言則單煉心中之神者非矣如謂 矣如謂彼家是指同類異性者而言則一己孤脩專事靜坐者

非矣讀者須於此等玄之又玄處著眼方可謂頭頭是道

中華民國二十六年丁丑仲春百花生日

皖江陳攖寧識於上海西鄉之衆妙居

張序

之遺命也幸毋忘僕雖在童穉亦曾聞及斯言自先兄棄世之後 後當有人來取爾輩勿吝而不與未至其期勿輕而不修此即吾 手鈔者不一而足皆平日之娛情者也辛未季春忽臨大限特囑 過為他日底本事始行友人劉君宣甫過訪見書而問日足下亦 弟仲寬曬書間有蟲蛀者尚未之覺適僕遇而見之意欲重鈔 先兄伯純曰吾素所好者惟此數本道書吾死當爲吾惜之十年 先伯父鏡川公好丹砂術原亦期其養氣修性而已至道學稍進 為理道耶僕告其始意渠曰佳哉斯舉也吾素亦喜此書惜無為 愈覺奮發有為凡爲此道之書無不心愛而存之間有刻本者有

道竅談三車秘旨合刋

祖師学佑帝君。 身今生不能修煉來世 若有善男信女發善心將此道竅談三車砂旨二書刊刻行世自 其始末以識之枚皋張日章謹序 後之驗歟我伯始之我友成之俾我坐而享之可謂太易矣爰筆 今而後長保此書謂非宣甫之助敷即宣甫果成其學謂非十年 悅神怡於不能自禁時也願惠假一鈔且願多鈔一本分足下勞 吾指謬者今觀令伯舊本皆摘要去繁抽幽出顯之作誠令我心 况僅假去一鈔且多鈔一本為贈即何靳而不與此卷乃其鈔者 何如僕本欲秘而不宣因思伯父有言有人來取尚當如數奉交 善教真君務必多方點化委曲開導教其棄俗

|  |  | 道窓談 |
|--|--|-----|
|  |  | 一六八 |

į

## 道竅談

長乙山人李猛虛著

皖江陳攖寧校訂

箴諸友書 第 章

乃即所得者挑燈書之爲諸友言曰夜來氣淸息調神住如其調

深宵打坐清靜自然繩床竹榻間五更盤膝坐已復起悠然自得

而調之旣不蹈夫頑空如其住而住之又不類夫執著斯時也不

然交氣自然會風自然正車自然行抽自然抽進自然進添自然 忘不助若忘若存寂寂惺惺 圓圓明明水自然清火自然生神自

添退自然退惟其神妙獨得故爾操縱如心昏沈自然去也散亂

自 然歸也能弗快活歟夫避燈而攢渴睡吾不得而見也在公等 道竅談三車秘旨合刋

六九

之自持也搖几而作醒狀吾不敢與聞也在公等之自信也閉 而多思慮吾不得而知也在公等之自除也當清夜而昏沈者是 不勤於此功當清夜而散亂者是不專於此功也不勤不專是負 目

開 關問答 第二章 祖師之厚望矣吾道至妙玄犯此病者尚其改旃

孔竅者也但不識孫陶一派有云開關展竅當在築基之前者而 有友數人焉問於團陽子曰足下談元可謂清真淺顯開入門之

潛虛翁則以為古仙垂語絕口不言而今乃有之又云蛇足不添

駿骨無價大道之厄斯人為之若以開關展竅為可鄙者君與同

師乞道其故也團陽子曰吁僭虚所言者非鄙之也蓋歎斯人不

路還元返本所以資同類而補真身也中年學道者只要疑神有 功其所流傳者安得盡屬童真則展竅開關所以啓玄門而關徑 子先天未破可清養而得胎仙不假還返奚用通關故以此為 幸而失其先天清靜致令添此小術也夫上德無爲不以察求童。 道之厄即太上所謂大道廢有仁義之喟歎也然吾儕以度人爲 法調息有度陰蹻氣萌攝入鼎內勿忘勿助後天氣生再調再烹 自展真氣 真機自動乘其動而引不必著力開而關自開不必著力展而竅 灌注三宮以後復得外來妙藥擒制吾身之真氣令其交疑使不 動 而又靜之際微微起火逼過尾閭逆流天谷自然煉精化氣 一升於泥丸於是而河車之路可通要皆自然而然乘

道竅談三車秘旨合刋

七一

散亂然後相親相戀如龍養珠如雞抱卵煖氣不絕同落於黃庭

之間結為朱橘乃日內丹則初候之功成延年之妙得全形之道 備矣友聞而喜曰微子言蓋幾迷於向往也吾儕雖不敏請退而

## 修之。

### 後 天集解 第三章

從古後天法程只言築基煉己二層而陶存存先生又言修道之

關築基得藥煉已四層分為後天次序吾恐人之多疑也因作此 士若不開關遠言築基煉己乃是隔靴搔癢無益於事於是以開

以明之日古分二條者後天之大端今分四層者後天之節次以

開關關築基之路以得藥助築基之需以煉己了築基之事四端

之多也所聞異詞所見異詞要在人之會通 於 人不敢道築基煉己雖非上乘丹法而其中之節次且更有不 仍然兩端兩端仍然一 身之人必先用鼎器以開關竅又日鼎器者靈父靈母也曷為 鼎器稱靈 厚積累厚則冲突健冲突健則關竅展關竅展則逆運之途 資生逆來之法始終不離者也鼎器立則神氣交神氣交則積 車之路通矣但運河車者不與開關之事同開闢 陶翁所云者參同云下德為之其用不休夫不休則見其節 父靈母名此後天鼎器也靈父靈母逆來交媾凡父凡母順去 父靈母蓋以生仙生佛之父母不同夫凡父凡母故 端古人云 細微節目非真師不能傳非 而孫教鸞真人云 乃後天真氣 闢。 修 善 河 河

道竅談三車秘旨合刋

七三

也即虛無也虛無之內常靜常安安而後能慮靜而後能應然欲 環灌 車乃後天金水功夫到河車一步日日築基兩無分也潛虛曰循道路談 自 以養已安靜虛無此後天之要言也己已性也卽元神也內內境 其包舉之節次則延年保身之道得也養己者何也參同契云內 然精滿谷神存也吾常以後天之學名為養己人能細覽愚言究 湧泉往來不絕吾師云以內息踵外息以外息踵內息以息息踵 息息此即以踵之妙也內呼則外吸內吸則外呼內外兩息反正 靜其神必須調息有度一呼一吸名日一息須順其自然勿聽其 然莊子日真人之息以踵踵也者相接不斷縣縣若存也氣徹 注久久純熟氣滿三田上下交泰所謂常使氣冲關節透自

言內息也若言口鼻呼吸安能使之不出乎息旣調矣又須凝神 **息則神歸神歸** 疑神者寂然不動內照形軀也但此凝神調息却非兩橛功夫調 相生。 成養已而不煉己則汞性難固合而言之養已與煉己皆一 已爲煉已之內助煉已除養已之外緣煉已而不養已則丹基 包築基煉已之事上陽云寶精裕氣養己也對境忘情煉己 而養已之道却甚多矣養已包調息包凝神包聚氣包冲關而 元黃交媾真氣冲心引至尾閭一撞三關牛女路開銀 明橐籥玄關知內息即知橐籥也丹家云呼不出喉吸歸於蒂 開闔有度却有自然妙趣不待強爲古人云若問築基下手 道窓談三車秘旨合刊 則覺照覺照則氣生氣生則靜攝於內金鼎日充 河 可挽然 道也。 也養 更

一七五

然欲養我已汞必用彼家真鉛乃後天中之先天後天中之金水

循尾閭而上天谷傾甘露而歸黃庭灑濯三宮將鉛制汞氣化液 有氣無質時也真鉛初生之始鬱蒸乎兩腎之間即起河車以 煉。

而 退陰符則流珠之不走也液化氣而進陽火則河車之又起矣

堅凝然後求八兩之先天配我半斤之後天而還丹可問也 而且煉性修心外除塵擾大隱市廛和光混俗則身心兩定內汞 已。

築基煉己 第四章

築基煉己之道是二是一 然有小築基大築基外鍊己內鍊己

亦不可不知也小築基者何攝元陽而入內鼎胎息縣縣然後生 後天之藥而行玉煉之功此孫陶 派所謂築基既畢乃敢得藥。

會之。 綜詞雖異而事則同吾故曰築基煉已是一是二也幸學者善爲 皆空一塵不染即古人對境忘情之旨也要之內鍊是大築基大 築基即是養已養已仍助內煉內煉仍須外煉一切丹經三五錯 基之路以得藥助築基之需以煉己了築基之事者也內煉己 河車之事玉液之功即參同契內以養己之論也外煉已者萬象 容勤行周天之妙而完盡性之功此集解一篇所謂以開關闢築 內藥既凝乃敢煉己者也大築基者何養靈珠而生外鉛金水溶 者

愚前有言養已爲煉已之內助煉已除養己之外擾蓋姑分言之 道竅談三車秘旨合刋

養已煉己

第五章

七七七

最難己者已汞真火必先煉此真火降此真龍從我驅用使無奔 京汞成硃也陶翁云煉已者非徒空煉也上陽云修丹容易煉己 之定心定則身定身定則色慾不能搖財利不能眩然後真汞能 實 我家之乖使其相資相守也故有相同之義云 有功夫之煉已即是內煉已即是內養已也內煉已者將彼家之 蹶。 存丹基可固若夫內煉己則又與內養已有相同也丹經煉己者 鉛煉我家之汞也使其相尅相生也內養已者亦用彼家之鉛養。 使人易曉非謂其不相同也然亦有不同者外煉已從對境煉之 然後 與內煉己不同即與外養已不同何也外煉己者煉已心而 可以制伏白虎而得至寶之真金是煉已原有功夫也夫 使

養己煉己 第六章 此章乃西派心傳,改築基為

己者雖 分出兩條自養一條相養一條相養者精氣也自養者安靜也煉 已夫以情境為磨煉已心益明而不死性字所以從心也故了性 對境忘情即了性也煉已必先養己養己其煉己先資乎夫以精 空然無累者已必有所持煉已之道又須動靜兼修也吾爲煉己 用已候其來者必用已養已之道又須安靜爲功也吾爲養已者 必先煉己第養己雖要精氣而精從內守氣自外來堅其守者必 氣爲培養己土益增其堅厚基字所以從其土也故築基即是養 養已與煉已功夫自是一串養己者實精裕氣即築基也煉己者 在情境而情從內淡境從外空淡然自得者已必有所樂

一七九

道竅談三車秘旨合刋

者分出兩件內煉一件外煉一件外煉者和光混俗也內煉者烹

汞成砂也偈曰欲識修真正路先行兩段功夫發明養已煉已使

人好看仙書經云內心宜活外心宜死然欲活其內心必須內以

養己然欲死其外心必須外以煉己此吾之所以發明內養已外

煉己也。

後天次序 第七章

初基以後天爲妙用然有可用之後天即有不可用之後天夫不

可用之後天並不得以後天名之以其至陰至獨不足道也今悉 可用者依次言之第一日後天第二日後天中之先天第三日

先天第四日先天中之先天後天者陰蹻之氣生人之根乍動為

籟鳴。 此 中是爲鉛母號日外丹先天中之先天者鉛中產陽簾幃光透採 也以後溫養固濟日運陰符陽火撫之育之乃化爲金液之質吞 周星誘彼先天出來即刻擒之不越半刻時辰結成 有情之物各重八兩立爲爐鼎假此爐鼎之真氣設爲法象運動 車封之於黃庭此即玉液煉已之功也久久純熟身心牢固然後 氣冲五臟薰百骸縈繞脈絡仍歸丹田吳神調息靜候動機機 元精者也學人敲竹喚來入於內鼎自然煉精化氣而開關竅此 入室臨爐而求先天這先天乃是元始祖氣先把真陰真陽同類 至真之陽氣擒伏己身之精氣所謂金來歸性初乃得稱還 縷直上是爲後天中先天採之以劍調之以琴運之以河 一粒附在 動 丹

道竅談三車秘旨合刋

歸 五行難管位號真仙矣再圖向上面壁九年謂之煉神還虛面 五內是名金液還丹服食之後結成聖胎十月功完陽神出現。 壁

者目中 九轉功深千百億化也 如萬仞當前紅塵不到並非面牆枯坐也九年者九轉也

内外二藥 第八章

內藥者了性之用外藥者了命之需學人盡性至命必先修內藥

以及外藥這內藥是半斤汞這外藥是八兩鉛又必先採外藥以

於將性立命必先資內藥以種外藥這內藥是硃裏汞這外藥是 擒內藥這外藥是腎中氣這內藥是心中精後天事畢於此矣至

水中鉛又必先修外藥以及內藥這外藥是丹母氣這內藥是聖

乃可成功還者復也採兌宮之金復乾宮之金造化在先天鼎中 疑也取他家之氣凝我家之氣造化在後天鼎中不離周天火侯 鉛制汞此鉛非還丹之鉛彼家之真火也欲煉外丹者必先以汞 鉛也戊土也藏於坎之戶久則現為美金華欲結內丹者必先以 汞本陽中陰也外丹爲陽丹鉛則陰中陽也地元爲外丹濟施之 迎鉛其鉛非結丹之鉛先天之一氣也故結丹與還丹不同結者 丹者真汞也己土也歸於離之門久則烹之爲妙靈砂外丹者真 功皆切於人也人 須合同類陰陽始得成就結丹完內丹還丹用外丹內丹為陰丹 胎先天事畢於斯矣然要知內外兩用何者為藥何者爲丹內 元爲內丹性命之理皆切於已也更有當知者

道竅睽三車秘、「刊

八三

內丹為內藥而金液還丹亦名內藥因其造化在內也外丹為外

藥而金丹亦名外藥因其造化在外也此大丹之兼乎內外者也

又有須知者外丹爲外藥乃有未成丹而稱爲外藥者大坎離交

河車轉運化氣為液下降黃房亦名外藥然未成丹也內丹爲內

液仍化氣亦名內藥然未成丹也此清靜功之兼乎內外者也丹 藥乃有未成丹而亦稱爲內藥者築先天基絳宮化液流歸元海。

藥分際備載於此為學者告

藥物相類 第九章

相類者言之後天坎離所以築丹基先天坎離所以立丹基也後 先天後天之學其藥物層次頗有相類者特大小之不同耳今舉

戊土戊土即外鉛也調停火侯合己土己土即內汞也鉛汞相見 流 後 性。 假 漸疑乃使鉛投汞伏而成陰砂大丹凝合之後爐中赫赫長紅復 陰砂也內則實精裕氣外則對境忘情斯能身心兩固耳三年者 而 生小藥也先天次離者真陰真陽交媾而这丹基 珠郎 鉛汞所以小結丹先天鉛汞所以大還丹三年煉己所以了其 大丹還矣小丹烹煉之時腹裏醺醺如醉復假周天子午漸 天鉛汞者金鼎烹來生藥物藥物即外鉛也河車轉運制流珠 外爐符火勤增勤減遂使鉛乾汞現而成陽砂煉已了性者養 九年面壁所以了其命後天坎離者元神元氣交媾而築丹基 内汞也鉛汞相拘而 小結丹矣先天鉛汞者同 母即 丹 類陰陽成 生大藥也。 採

道竅談三車秘旨合刑

八五

碎虛空斯能變化無窮耳九年者九轉大還之意也 三月不違之意也面壁了命者養陽砂也要使形神俱妙真教粉

三品互養 第十章

心印經日上藥三品神與氣精此修煉之至寶也其間生生化化

也行順修之道則神生其氣氣生其精也問何以逆取蓋自本元 互相資養特為學者發明之行逆修之道則精化為氣氣化為神

走漏精氣神皆落於後天不能求之我則必求之於彼求之於彼

斯逆矣精化氣者此精在陰蹻逆入紫府而煉之乃化爲氣氣化

神者此氣在陽爐逆入黃庭而煉之乃化為神夫此逆取之道雖 從精始而其順修之道則從神始二者有相需之妙不相悖也逆

八六

資養之妙也。 後轉河車者是也更有氣生精精生神之理所謂白雲上朝甘露 精者心精也後天培養之學自外入內故必先修外藥以反內藥 也又有神化精精化氣之理所謂絳宮化液流歸元海液仍化氣 以母氣培子氣以外精補內精是爲同類施功子氣者心氣也內 以通關竅收外不收內無以固根源人能體此則知精氣神互 產出天精此精乃天一之水在坎為壬一名母氣又名外精學人 修元精先要疑神神疑則氣聚氣聚則精生蓋其神氣交媾自然 下降抽出坎陽去補雛陰是也善夫陶仙之言曰知內不知外無 相

道竅談三車秘旨合刋

煉功五關

第十一章

一八七

關。 黄以交媾化金烏而上飛則精化氣也次關煉氣必明子午抽出 午抽添漸採漸凝則烹汞而成陰砂矣煉神了命者金液煉形之 增日減則乾汞而成陽砂矣煉神還虚者更上一層與道合真之 道也鉛歸制汞結就胎嬰內有真火赫赫長紅外有陰陽置用日 有這樣法功特其藥物爐鼎大小不同耳至於煉神之道則有三 坎中之陽去補離中之陰則氣化神也化氣化神築基與還丹皆 層次不全則有躐等之患也今試論之首關煉精必用鼎器合元 丹法以煉精煉氣煉神分為三關然窮其修煉實有不止於三者 液煉已之道也鉛來伏汞結成丹基內有真火縣縣不絕外有子 則煉神了性一則煉神了命一則煉神還虛煉神了性者玉

化。 法身圓滿舍利交光分身應用充周不窮所謂子子孫孫百千萬 事移神上院端拱冥心直要與大虛同體普照大千世界如此 至此而應時立功則身歸三清道超九祖矣 則

產藥層次 第十二章

有。自 然却至空至虚坤家洞陽之境也由無產有者同吐兌方也先天 藥物有三層始則自無而出有繼則自有而入無終則由無而產 無質金氣初生之時也自有入無者送往西鄉也雖從內邊種 無出有者後天鉛火也雖從外邊生來然却無形無質無形

道竅談三車秘旨合刋

金丹成聖胎結溫養畢陽神現矣學人不識自無出有與由無產

氣虛無中來無形生妙形無質生靈質二

候求之四候合之則

一八九

有相懸萬萬故爲串述以告之。

藥物 層次 第十三章

藥有三層始則取外藥以制內藥繼則由內藥以修外藥終則食

乃是 外藥以合內藥取外藥以制內藥者築基煉己之事也此般外藥 煉小藥煉精化氣時也由內藥以修外藥者乾坤鼎器之事

制汞將母見子之事也此之外藥乃是大藥驟得之而大醉永得 此般內藥乃是真示播精施種時也食外藥以合內藥者迎

地。

而長生調和固濟則爲聖胎溫養事畢則爲聖人大丈夫功成

丹是學人當先修內藥以及外藥也如何瑩蟾子又謂學道必須 名遂時也或問 團陽日上陽云。 內藥了性以結丹外藥了命以還

九〇

雖同而實不同也執文泥象不得師訣者之通病耳故爲作三層 從外藥起然後及內藥乎團陽日汝蓋以後天外藥與先天外藥 同以外藥視之豈知後天外藥乃在癸先先天外藥則在癸後名 後天之道神氣也先天之道性命也性命神氣相似而實相懸所 單體大還丹也 丹是也了先天之學抽鉛添汞以成砂此砂乃九轉之至實金光 串述以發明之 了後天之學將鉛制汞以成砂此砂乃七返之實至情無瑕小還 神氣性命 第十五章 丹砂二種 道窓談三車驱旨合刊 第十四章 九一

真 機人當至靜無欲以觀其妙是乃定性之功及乎時至機動元始 極是其同出者也於其無者以觀妙已得一 又得一玄玄之又玄性在是而命在是也夫性者本乎天命而命 汞也道德經云無欲以觀其妙有欲以觀其竅觀妙觀竅玄玄之 而以汞爲同出故水鄉鉛只一味也只一味者一 知。 知此分際當以神氣了後天而以性命了先天是何也性所命者 性命兩件原是一件此立命之心法也悟真云異名同出少人 入藥鏡云是性命非神氣水鄉鉛只一味此言甚可玩也學人 兩者玄玄是要機蓋以命為異名而以性為同出以鉛為異名 一之氣自虛無來者實有竅焉夫兩者雖有異名而皆本於 玄於其有者而觀 味鉛本於一味

寄故此氣爲可重也氣從理出者更以氣爲重焉此氣乃元始真 性以至命也在天則理從氣出在道則氣從理出理從氣出者以 命之謂性也人以理造物而氣始生焉是由性以立其命故 此先天之氣有三端先天之名有二義二義爲何先出於天者一 先天者超乎後天之上最初最始爲本爲元蓋 液還丹之道非 氣爲重焉此氣乃絪縕化醇之氣人得此氣而生身然後理有所 也本乎盡性天以氣成物而理亦賦焉是由命以與人性故曰天 之氣陰受陽光而鉛種鉛中又見一陽生故此氣愈可重也金 先天直指 第十六章 一鉛氣不能生成識者實之 一炁之尊稱也但 日 盡

道竅談三車秘旨合刋

一九三

於天也亦曰先天此二端也至於生仙生佛之先天合前二義兼 太極生之經所謂有物混成先天地生不知其名強名曰道是也 也歷聖丹經或謂生天生地之先天生人生物之先天無非比喻 先天此氣含絪縕之象潛形太虛人物未產先有此氣此其先原 此生仙生佛之先天而已或有問生天生地者團陽曰這箇先天 真可與先出乎天先原於天者爲三相類故亦號爲先天此三端 有之此氣從虛無中來稱太乙金丹假此而後成日祖曰始日含 天也故曰先天此一端也先原於天者從天而起爲生人生物之 也先原於天者二也先出於天者比天更早爲生天生地之先天 此氣包隔緣之體初名太無天地未分先有此氣此其先出於

萬象之祖兩大之宗無體無形無聲無臭始則杳杳冥冥五行不 精爲二五之精以言其氣爲陰陽之氣以言其神爲虚空之神虚 到又復恍恍惚惚一點自然至於清濁判玄黃別則乾坤定位天 空之神即與陰陽之氣相來往二五之精即與陰陽之氣共生成 三三而一。 地分彰矣又有問生人生物者團陽曰這箇先天天地主之一 為愚父母未交以前此氣存於於穆父母施受之際此氣降於厥 剛有柔得其剛者為男得其柔者為 在其內矣人得此氣而受生即為天元之氣但此氣有清有獨有 其氣靈靈故神其氣妙妙故精上蟠下際者氣也而天地之精神 一者炁也三者精氣神也鼓鑄厚生不離三一以言其 女得其清者為智得其獨者 而

道竅談三車秘旨合刋

九五

於 真 一 之 天仙又有真氣真神真精為我修丹之先天者學者不識真機無 精元神為人受生之先天童子逢師得訣守此清修亦可希無為 合自然神爲不神之神精爲至精之精氣爲真一之氣三也不神 從下手何以覓其至寶今夫先天者見之不可用用之不可見乃 初迨其精血混融胎元完具而此氣已渾然在胞矣此時無神以 者也一也得此真一 神神乎其神龍性是也至精之精精而又精虎情是也二也至 一致虚守靜借假修真從無產有者也斯時也三二一之道分 神此時無精以氣為精氣肫而包固即精也然此乃元氣元 之氣乃是了命真鉛即合龍虎情性打成一片號爲丹母 而餌之三尸五賊皆逃遁六六宮中盡是春

寓奪舍而居此神乃歷劫輪迴種子生時先來死時先去棄舊圖 夫豈受生之氣精神所可同哉又豈後天之氣精神所敢跂哉後 身以後之用也故曰後天夫人在胞胎時只有一 天者呼吸之氣思慮之神交感之精三物可聞可見可測可推生 新毫無休息者赤子下地而先哭蓋亦默著其輪迴之苦也迨其 此 氣漸充漸滿推而至於十五歲後陽極陰生陰長陽消遂令渾淪 息亦何慘也更有後天之精者生不帶來死不帶去只因身中元 撫養漸成識神用事情欲纏擾元氣日亡並使呼吸之氣刻無停 吸之氣及至十月胎全脫離母腹遂假口鼻之竅外納天地之和 呼吸氣之所由來也於是而思慮之神亦緣此氣而進借家爲 點元氣並無呼

道竅談三車秘旨合刋

一九七

之氣化爲交感之精交感者有交有感則有精無交無感亦無精

是氣血不固腎竅難留也此交感之精也吾願學道之士只取先 此精乃慾念所逼氣血所化者也更有夢感夢交而遺其精者必

煉元精而化元氣煉元氣而產真鉛以爲後天之先天以足半斤 天不取後天則上藥可得矣即或築基煉己不敢驟尋極品亦必

之後天則亦可求此無上之先天也

神氣精論 第十七章

心印經日上藥三品神與氣精此修丹之妙物也顧其最上者元

也先天之元生於皇降童子之天元是也先天之真成於大道我 神元氣與元精真精真氣與真神元者何先天也真者何亦先天

和並使輪口 輩之人元是也不得天元而修之必也人元乎或問天元如此其 之氣及至十月形全宛存口鼻乃隨阿母之呼吸外納天地之太 重請即天元而言之團陽子曰天元者天地以陰陽五行化生人 有則蓋指此也此氣甚靈靈則有神神即為元神此氣甚清清 物氣以成形而理亦賦焉生人之氣元氣也父母未交以前此氣。 陰神無用元氣以元神得以相資而養迨至二八之年神完氣足 墜地也幸而 至精精即為元精胚胎未生之前其中止有元氣而無後天呼吸 存於於穆父母施受之際此氣降於厥初儒所謂天生蒸民有物 廻陰神緣此 道竅談三車秘旨合刋 口不能言目不能笑無知無識元氣煇淪不慮不思 呼吸而進則後天之神氣兩全即時哇然 一九九 則

之道行 能 此 後 而 真 陽 一識得這 、神者 慮得釋 入山證 天用 則 極 一德有緣遇師。 元大道所以 仙道 陰 生遂變出 事。 天之德故當 朗 果即童 以行 雖 精 則 朗 明明。 盛。 先 氣 神耳或問 人道 深大般 天 、退位 後天交感之精 曲 即將天元之體 子 成 必微 隱 而即 內守成真者不妨 矣或者 萬 若道以泰定生智慧此 混 也故於 元 炖而無 物 神仙乎日善哉問 神 而 不遺 謂 與 光。 真 天元 清靜修持。 順 而 範圍 生 終火 神若 人之 之易修 經 外出成 蓬蓬陰 煅煉 何。 天 天地生人 後。 地 可作 人以廣大 真神之妙也以 重 而 元 而 如 有用。 不過者也 無爲天 神者。 與逆生仙之 此。 神 肆志 何 渾渾 所以立天 儒 不 仙若等 矣故童 其造 舉童 以 靜 只 噩 安 要

鉛母鉛中產陽乃爲真氣故天以元氣生人物而道以真氣生仙 缺先設乾坤鼎器調和真龍真虎打合真陰真陽半箇時辰結為 也若夫真氣則不然先天元始之祖自虛無內生來要得真師 精與真精若何日元精在我家真精在彼家其在我家者絳宮軍 真氣如何日元氣者童子得之於天所謂成形之氣隨年加長者 人識得此精 然之氣積久而生靈液者是也其在彼家者華池壯盛之氣悟真 所稱首經者是也八月十五金氣足而水潮生正合二分真信學 子猶有清修凡夫必加靜煉乃克企乎至人之真神也或又問元 言之元神是無知無識識神是多知多識真神是圓知圓識故童 口吸來霎時天仙有分非凡物也或有問元氣與

道廢談三車秘旨合列

天元 氣元神煉爲至倩至虛化爲正等正覺乃克盡乎天元之理是天 還之道也曰人元上德之士得天甚厚然猶有淸靜修持必將元 汝天命之謂性理從氣出天元也盡性以至命氣從理出人元也 佛。 元 煉氣奪天地造化之論遂起問 下德現成之體也其以下德為人元者以其自他有耀故號人元 上德無爲不以察求淸靜之功也曰天元下德爲之其用不休返 打成 非上 人元煉氣之法有奪天地造化者非容易也或聞團陽子人元 相近耳下德之士得人最多故先有還返妙諦必將陰丹陽 德 團 現成之事 一片煉入太 也其以上德為天元者以其故我無虧自與 無太虚乃克全乎人元之道是人元非 天元與人 元若何團陽 日居吾語

之術耳上德本體性命雙賦下德妙用性命雙全而要以一氣爲 **陶鑄是故人得元始真一之氣以成仙即如天施陰陽五行之氣** 

以成人丹道所以奪天地之造化者以天道同也

精氣神再論 第十八章

上德之體精氣神皆稱為元蓋得於天者甚厚不必求之彼家也

故日天元下德之事精氣神皆名日真蓋取於人者甚多不能求

之我家也故曰人元然此人元下手亦有採元之妙諦求元之祕

機是故以人還天者採元精而補元氣煉元氣而養元神煉元神 以成真神則後天之事畢矣即真神以生真氣即真氣以求真精

奪真精以成真鉛則先天之事畢矣到得返本還元抱元守

道窓談三車秘旨合刋

Ĭ

與上德之事大相同也修下德而不造無爲之境抱上德而不究

無為之玄皆不能服食天元位證天仙也

性命順逆 等十九章

性命之理有順有逆順成之性命得之天以一兼二逆成之性命

造乎人以一合二以一兼二者即氣以賦理氣理合而性命渾全

以一合二者舉水以滅火水火交而性命長在天命之謂性命中

有性焉順成也孟子以形色謂天性蓋其所命者有是形即有是

性良知良能皆於所命之形體寄之盡性以至命性中造命焉逆

成也至人以神火種命寶蓋其所性者有是神乃有是命於感於 召皆於所性之神光爲之今而知上德清靜守其順成之道而結

仙胎即天以全人也並可知下德返還修其逆成之道而結聖胎

又盡人而合天也學道者其知之

玄關一竅 第二十章

玄關一竅自虛無中生不居於五臟六腑肢體間無論也今以其

各而言此關爲玄妙機關故日玄關此竅爲萬法歸一之地有獨

無對故日 一竅一言以備之日中是也中在上下之中亦不在

的何謂活以凝神聚炁現出此中就是活的以死的論就叫做黃 下之中有死有活故也何謂死以黃庭炁穴丹田爲此中就是死

庭炁穴丹田以活的論乃算做玄關一 竅故曰自虚無中生真機

直露得者祕之。

道竅談三車秘旨合刋

二〇五

í

道盜談

玄關再說 第二十一章

玄關者神氣交媾之靈光初見玄關明城無定初入玄關倘惚無玄關者神氣交媾之靈光初見玄關明城無定初入玄關倘惚無

憑以其神氣乍合未能固結也到得交抱純熟死心不離始識玄

關之中人我皆忘鬼神莫則難此 常不能 渾渾純純。 兀兀騰騰。 此中

玄妙變化萬端不可名狀無怪其名之多也各人所見不同各因

所見而字各就所用而號古仙師祕而不言都要摩頂受戒乃有

傳述即有所諭不過曰非心非腎而已吾謂其並非黄庭炁穴丹

田也今再說破識者祕之。

兩 孔穴法 第二十二章

丹家有一穴一穴有兩孔空其中而竅其兩端故稱爲兩孔穴師

参同 之間若有若無咸在乎此穴之內當其致虛守靜天地冥合之時 其中有物歸無物者也無者以奉上非是空空囘復乃是先天真 中有信者也無以觀其竅虛無之竅可狀而不可狀故稱無所謂 有以觀其妙妙有之物不可名而 閉者冥合也有無者妙竅也稱者名狀也一上一下皆藏於此穴 之所烏兔往來之鄉 所 鉛老子所謂無狀之狀無象之象迎之不見其首隨之不見其後 孔穴法金氣亦相須斯數語者即盡爲之之法也上下者天地也 傳 口對口竅對竅者即此境界也為任督交合之地陰陽交會 日上閉則稱有下閉則稱無無者以奉上上有神德居此 一穴兩孔其中有作為之法此法最玄玄也 可名故稱有所謂窈冥有精其 兩

道竅談三車秘旨合刋

者也丹法以無奉上即是將無還有其所謂奉者是誰敬奉是誰

相奉神德恭居其氣自還還即奉也只怕上無神德耳上即黃庭

上德即謙柔之德契所謂反者道之驗弱者德之柄也致虛用

道求鉛用德德有為而道無為不可不知其法也兩孔者玄牝之

門也為金丹化生之所人於一穴兩孔中知行追攝之法則兩門

皆開夫而後金來歸性可稱還丹也故曰金氣亦相須云云相

者相須此攝法也

玄牝根基 第二十三章

虚靈之稱吾人元性是也養於何處玄牝尚焉上陽云玄牝乃一 修玄之士無論大丹小丹均宜靜養谷神立其根本谷神者先天

之用焉何則自上凝下者神也以其玄天之尊體而行牝地之卑 之源哉夫此生化之源即是玄牝之竅也或引老君之言曰谷神 躬則上下交泰氣神和合也道德經云天下之交天下之牝蓋此 有說者金丹四百字云此竅非凡竅乾坤共合成名為神炁穴內 卦矣可知玄牝一竅實爲生生化化之源入道者可不尋此生化 現故當凝神聚氣二物交融乃能結成乾坤圈子此其中有顛倒 有坎離精則玄牝不但養神而並以養氣也今夫神氣交而玄牝 養虛無之谷神故以谷神之名名玄牝此因用所名之義而且更 不死是謂玄牝若又以谷神爲玄牝者何也答曰假虛無之玄牝 物若無此二物又安有萬物哉蓋以玄天也牝地也已見易之首

道竅談三車秘旨合刋

二〇九

金 室。 養也故悟真云要得谷神長不死須憑玄牝立根基真精既返黃 亦在 嫩之鉛情根基者以汞迎鉛造就金丹之地也黄金室黄房也以 欲令元神長在其可得乎而且神住絳宮則絳宮爲布政之明堂 神自神神不得氣則無補神之物也氣不歸神則無養神之用也 氣健反相敵而反相離故謂以男下女以神下氣顛倒相俱陰陽 知識見聞皆擾之惟凝於黃庭而後聲籟絕念慮除此亦不無清 相媾斯神與氣會而根基立焉否則神自神而氣自氣氣自氣而 竅當中故曰天下之交中有柔道故曰天下之牝言牝道而玄道 内故曰玄牝玄牝者一乾一坤一剛一柔也不如是則神健 顆明珠永不離谷神者至虚至靈之汞性真精者至清至

基矣。 珠者。 蓋谷神憑此而立則真精亦憑此而返以玄牝養谷神以谷神養 真精神得精而培元精得神而化氣參同云內以養已安靜虛無 又曰性主處內立置鄞鄂可知修身之要必先以靜養谷神作根 愚所解者先天也即以後天論亦須先求玄牝乃可築其丹基焉。 故 其為還金之地故日黃金室也金鉛木汞交抖方成一 日永不離也嘗謂紫陽此詩直明千古真訣先天後天皆宜之 一顆金丹大如黍珠也金來歸性初乃得稱還丹一得永得 類明珠明

中字直指 第二十四章

道德經云多言數窮不如守中識得這中即是聖賢仙佛種子否 道竅談三車秘旨合刋

三穴亦不馳意於三穴夫而後神安其內息任天然渾乎俱忘杳 乎三穴三穴者黄庭炁海丹田也然雖返照三穴又要不執意於 手之初務要牢持筋骨力戰睡魔塞兒垂簾離諸妄想迴光返照 太上日在於深根固蒂守中抱一而已今即其言試述之學人下 有登進之路在昔文始天尊問道於太上日修身至要載在何章 室還丹以至脫胎神化無不在是故初入道者即要識得這中乃 喜怒哀樂之未發道日念頭不動處為玄牝釋日不思善不思惡 正恁麼時那箇是本來面目乃是真中也中境妙自養已凝神入 則修道無地一舉足而卽落魔坑中者何玄關是也參同云運移 不失中浮游守規中皆指此也陶仙云中非四維上下之中儒曰

之間是故玄關 為陰陽鼎者有稱為神氣穴者皆由此也皆統於一 也下者而上閉則隱藏未見然杳冥有精其中有信故稱有此亦 觀竅之旨也上閉下閉皆歸於玄牝之內無欲有欲盡存乎玄微 來往於其內坎離升降於其間合上下而入乎其中矣是故上 則稱有下閉則稱無竊謂此上下二字都在中字之裏潛藏陰陽 關現象矣經所謂有欲以觀其竅者又此時也再考之契云上閉 氣合之時不意有 而 無朕兆經所謂無欲以觀其妙者正此時也致虛守靜之際神凝 下閉則管括微密太虛之中元氣獨運故稱無此亦觀妙之旨 竅有稱爲有無妙竅者有稱爲上下釜者有稱 一境忽從規中化出其大無外其小無內則玄 中而已矣 者

道窓談

師評日學道學道先要得妙不得其妙難窺其竅欲窺其竅還須

開道某與團陽問觀一笑

藥物直陳 第二十五章

天後天後天則小藥結丹用之先天則大藥還丹用之後天則無 藥物者何上陽云此藥自物中來故也夫藥有小藥大藥道分先

形無質而實有先天則有體有用而實無後天真鉛棄癸取壬陰

中藏陽以無生有也悟真曰三元八卦豈離壬三元者精氣神之

水屬陰壬水則陰中之陽癸水則陰中之陰又壬癸爲干亥子爲 三元也壬爲天一所生居子之先爲一陽之元蓋壬癸皆居坎北

支欲求真鉛者必以天干為準地支次之天先乎地也要之壬也

'nř

中產陽已現其金喻初三日月出庚方也故以坎水爲川源兌金 彼焉耳我運 為藥物非真有乾坤坎兌列吾身中也無非是以有生無以我求 也不求於坎者坎雖有陽尚藏於水未露氣機也直求於兌者鉛。 直求於兒可也不求於乾者乾方播種也不求於坤者坤方含元 彼蓋乾金入坤日坤中金坤實成坎日水中金坎居北方兒在 藥之法在此時也先天則不然產在坤種在乾以有生無以我求 覺之時靜而向動之際也癸陰不用而玄未脫陰亦不用也求小 者只是箇最初之義無思無慮之始動而仍靜之先子則有知有 方為鄰故寄居於兒名曰兒金欲求此金者不求於乾不求於坤 道竅談三車秘旨合刋 一點陰火之精種在彼家之內遂生鉛中之陽陽氣 西

二五五

動採取歸來又種在我家胚胎宮裏而成真人悟真云依他坤。

位生成體種在乾家交感宮是也種在乾之種是初播種種在乾

家之種是養育也崔張二翁復起當以愚解爲然也種鉛得鉛其

機如此但其種鉛之法須要在丁壬先後之間然後得震兌代行

之效吾師口說並識於此內外二藥之真機今已直露得吾言者

三生有幸勿輕褻視之

鉛汞的辨 第二十六章

心中之神曰汞性心中之精曰汞液收汞性於黄庭凝汞液於紫

中之氣日鉛精身中之精日鉛華察鉛精於坎宮採鉛華於兌戶 府是為龍汞是日真汞是號內丹是名陰丹稱後天半斤子也身

## 是為虎鉛是日真鉛是號外丹是名陽丹是稱先天八兩母也

鼎器直說 第二十七章

含陽雖似坎中有一而水底潛形祕而未露迨至水中金現有如 故假坤之虚以藏其實而以乾之實先投其虚法功如此又要知 六段其體本虚地勢極陰之中有一陽來復乾形三連其體皆實 兒西月出方為可用之金而採以一符之頃此正有氣無質之時 金之轉移乃能分藥之老嫩蓋自先天乾金隱居坤位此時陰中 天勢盛陽之內有一陰乍生天地間實者不能容物而虛者能受 丹法以乾坤爲鼎器以坎離爲藥物取坎填離金始還焉蓋坤形

道竅談三車秘旨合刋

也取於兒猶之取於坎產於兒猶之產於坤然非乾父之精光不

能產此大藥也饒他為主我反為賓欲他上浮我却下沈賓主浮

沈皆在鼎中作用然後知鼎器之設妙在乎空耳窗真人云鼎器

之中本來無物二七之期感觸乾父精光而陽氣始動乾鼎中亦

本來無物採取之時吸受坤母陽鉛而金丹始凝皆是劈空造作 出來其日鼎器者不過假此以作盛物之器也其言最妙故識於

此。

乾坤離坎 第二十八章

先天是乾坤後天是坎離然先天有乾坤兼有坎離後天有坎離

復有乾坤其故何也先天是乾坤者童真元陽未破內具乾象而

陽固外具坤象而陰固故名先天乾坤也後天是坎離者中歲元

坎離復有乾坤者蓋 天有乾坤兼有坎離者蓋以乾坤為鼎器坎離為藥物也後天有 陽已走坤包乾陽而坎成乾包坤陰 丹也先天還元之物亦名先天坎離言其取坎化離得生金液還 丹也先天後天之取坎皆名先天特有他家來我家種之別耳愚 知者後天煉己之物又名先天坎離言其取坎填離得成玉液還 得訣逢師坐守乾坤而成道至落於後天則乾坤更名鼎器也 按先天乾坤即是天元藥物猶後天坎離乃是人元藥物也童子 第二十九章 以得坎離爲妙用還乾坤之本體也更有當 而離成故名後天坎離也先

採煉妙用

採煉者採彼家陽鉛煉我家子珠之氣也陽鉛即地 魄以其藏於

外邊至陰之中故曰地魄煉已時得之則可以制我汞性而使之

成砂悟真云但將地魄擒砂汞只要人會探會煉耳云何採採以

不採之採云何煉煉以不煉之煉何謂不採之採龍閉虎靜守雌

不雄建子之月其氣始升神即隨其升而逆入鼎內就便引來所

謂不採之採也何謂不煉之煉彼在我家卽藥是火相融之久其

陰自化陽即因之而長積在爐中自然運化故曰不煉之煉也但

其間須要凝神以待乃能採之調息以守乃能煉之精盡化氣腹

內充實而內丹可結矣

阿車細旨 第三十章

河車者得藥運行之要旨非存想搬運之法乃子午進退陰陽闔

逸而 守於內神馭於外然自有此說而疑者紛紛矣蓋以真神即真意 有何益哉只緣妙悟少人故仙師難說耳今吾試言之其妙在意 上身動而影亦動也語發室中聲流牆外語出而聲亦出也意也 此得藥當行之事也惜後人不得真傳多落存想搬運空空往來 知神守內庭只貴凝而不貴運運則必用乎意也周天之妙外運 如 內息疑內神神息相依風火交合忽然而靈芽吐萌氣機生動吾 闢內外升降天地自然之火候也自築基以來金鼎充足以後 即起河車以煉之使之自下住後由督脈進逆流天谷而返中宮 何雨處分身主內復主外安得獨充二役此疑之必然者也抑 內掌祭故內掌必以意當之譬之於人也身坐燈前影現壁 調

外不要管着他自然兩相知也何則真意居中調遭呼吸以內應 外此本知有內者也然而真意流行穿關過頂又有隱隱相知者。 聞者也故以意籌其內而其神自運於外是二仍是一運內即運 是意分而不分只覺守內者會理家事取外者即上天門不知其 裏氣動那裏氣升這裏風行那裏風送這裏是意那裏是神是神 以裏應外合也即以不知為真知而已吾只伏吾意而調吾內這 即此也吾不知神與意之何以化體分身也又不知神與意之 是神乎是意乎此神還即此意乎伍真人云有兩相知之微意蓋 何以有此兩相知之微意也玄乎玄乎泛仙槎遊銀漢朝碧落歸 即如神之身與語神也者即如意之影與聲未有不相見不相 何

黄庭機暢神流快活極矣日日循環朝朝來往氣冲百節灌注三 宮則所得之藥方不致閒散無用而真氣愈多矣吁世人昧卻河

車旨搬運勞勞枉費心不把真傳詳細說饒君到處去摹尋

真心論 第三十一章

金丹之道貴得真神真氣真精而後能成造化然不用其真心亦

會陰氣未染之萌也修身妙道全在定靜中下手學人煉己未純 不能得此真精真氣真神也真心者識念未起之前人欲未交之

惟有此着功夫稍能濟事兵家所謂出其不意攻其無備時也當

少 地偶清之際吾則閉塞三寶疑神調息內想不出外想不入此

時欲念未發有功即效乘識神之未用而可以見其真神矣乘濁

言飲食之念觸動心機而乃從而克制之則內心浮動雜念己生 之第一義也真心之用豈不妙哉如待有事物交接人我應酬笑 矣一心專向致虛極而守靜篤並可以認其玄關矣此性命雙修 逢勍敵閉目作天人之戰撫夷為糜爛之場心敗矣可奈何大抵 吾止之而即止幸也苗或止之而復起塵之而又來愈逐愈多如 氣之未擾而可以養其真氣矣乘淫精之未播而可以待其真精 十二時中自領之而自取之可也是說也其名似創而實非創且 智漸悟了性者亦非下流學人只覓真心下手雖煉己未到亦可 **覓靜入門總要遇而勿失耳其真心或在平旦或在晚間或散於** 初基之士比不得塵緣久淡對境忘情之人頓悟虚空者固稱上

時正是一 守其真日日抱其真無時無日不見其真由其漸而及其常久久 有便於初學之流亦與前古丹經融通不悖苟如此漸造之時時 純靜則並舉煉已之功而亦包之矣不更大敷然則心地偶清明 心爲一身之主人神爲三品之上藥惟心與神是二是一不可不 疑神之法自調息始此聖賢仙佛之梯航吾人入德之路也下手 其欲而心自靜登其心而神自清陸臂虚日調息之法自調心始 辨也老君日夫人神好清而心擾之人心好靜而欲牽之故常遣 心神直說 派好功課好光陰好境界願人以一刻千金珍重視之 第三十二章 篇中兼言調息之法

乃能 歸於 所謂 學道者必須攝念歸靜行住坐臥皆在腔子裏則守靜始能篤也 在絳宮動以紛之則爲念靜以收之則爲心即靜心而返乎神室 後能靜是也心之靜者息亦易調心愈細而息愈微也息調則神 蓋有念為妄心無念為真心人能收念於平日而還其所止之地 則為神神也者無思無慮無為之中無不為無用之中藏大用此 自然斯其神愈覺疑然迨至靜極而動是神之得乎氣機是氣初 神運息逐息則神散運息則神搖只要息息動蕩任其天然隨其 是而再安其神凝於氣穴之中夫心也而又日神何也蓋心 專心於臨時而堅其入定之基聖人云知止而後有定定而 三品之大藥也凝神之際務要與息相依毋以神逐 息毋以

破偽緣家然不動感而遂通修道之士乃如是有為也哉

神息妙用 第三十三章

神者火也息者風也欲識風火玄機須將神息安頓神貴含光默 默息憑真氣綿綿但安其神不逐於息有如爐中聚火箱管抽風

風自扇 而火愈紅火愈紅而金自化可見是風來助火並不是火

去追風矣但其中尚有機竅欲令風箱之氣專篤而吹必使 風管

逼爐使他從消息中度去乃能煽起爐焰火色重青學人凝神聚

氣即是火鎔金息向坎中吹又即是引管逼爐助風追火之勢也

爐中 鐵亦火瓊琯翁所謂火即藥藥即火者此也火藥交融金丹立就 火發陽光騰騰此時神即是氣氣即是藥猶之火鍊鐵紅紅

道竅談三車秘旨合刋

三七

若使息不內吹徒向喉鼻中播弄即是管不逼爐矣不可笑乎

神息再論 第三十四章

息靜則神歸疑神之法固賴調息神定則息住調息之法亦賴乎

留神息雨平若存若亡不知神之為息息之為神也風得火而煽 凝神也蓋其存神於虛則內息方有所以息戀神而住神依息而

火得風而灼相維相繫又不知風之爲火火之爲風也功夫純熟

真有不可以文字形容者

氣息妙用 第三十五章

曹元君云我與諸君說端的命蒂從來在真息以真息爲命蒂何 也蓋吾人以後天之呼吸配先天之呼吸而先天之呼吸乃是身

中真氣被息引動悠悠來往斯時也是息動耶是氣動耶息動氣 息橐籥真息動而真氣生真氣來而命蒂生復命之根養命之源 亦動兩不分明息中有氣也故曰真息氤氲氣中有息也故曰真

**護命之寶誠在乎真息而已** 

神貴凝契所謂安靜虛無內照形軀是也神非意或謂內照玄關 神意妙用

必用真意是也吾聞冲虚云真意者虚無中之正覺潜虚云灌往

上下必以元神斡運乎其間元神之斡運即元神之正覺不得謂

元神即真意也自有體用之殊耳蓋杳冥無為靜中幸運者神從

容大雅理事不亂者意故神爲丹君意爲丹使也神與意實有體 道竅談三車秘旨合刋

用之分旣分體用則二也用因乎體故又可以一物視之但有進

說者欲培真意須養元氣真意從靜極而生乃克成吾之妙用道 所謂常應常靜儒所謂安而後能慮釋所謂定中生慧也

神意再論 第三十七章

時當以神守中宮而或以意代之不可也如致虛守靜觀其復當 垂簾打坐之初神意有不必分者至於動靜交作則神意分焉有

其臨爐之會是也有時當以意守中宮而或以神將之不可也如

擒鉛制汞掌天罡作媒合之際是也何者神則無為而意則有為

也神則無為無不為意則有為有以為神為意之神意以神為真 元神主靜也意為神之意神以意為正覺意能動也欲養元神須

已為先而後能有為有以為潛虛就正篇云煉已求鉛以已迎之 其他尙有妙用處總在學人自參吾特集諸說以啓其端焉 土之妙亦不止此也神哉意哉直貫金丹之始終須臾不可離也 收火入鼎以已送之烹煉沐浴以已守之溫養脫胎以已成之已 以無念為主而後能無為無不為上陽註參同云真人階深淵無 姓既會合無念以入之無念之用尚不止此也欲運真意須以煉 念以應之浮游守規中無念以使之呼吸相含育無念以致之三

共爭不朽之論 第三十八章

古人有言太上立德次立功次立言三者俱不朽夫存不朽之神

者道也而三者亦不朽以其為道之助也仁慈之德為道體謙柔

之所以能爭不朽者以其無所爭亦以其有所爭無所爭則後其 之記而載道之文也故能共爭不朽云今夫朽則凡不朽則聖人 之德爲道用普濟之功爲道體修養之功爲道用至於言則功德 勉乎哉千真萬聖原不忌人之共爭夫道也 骨英雄之果敢豪傑之猛烈不與人爭一時直與人爭萬古孔子 身而反先矣柔其志而克剛矣有所爭則男子之鬚眉丈夫之氣 不從地湧鍾呂豈自天來此皆以道為爭而不必讓於前者志士 旦之氣清夜之神直與聖賢無異人能即此而充之雖孔顏不遜 也釋乘云能仁寂默何異釋迦般若行深何殊自在道書云瞿曇 日當仁不讓於師師正恐其不能爭空自頹於無勇也先儒云平

功成名遂身退論 第三十九章

道德經日功成名遂身退天之道愚以爲天之道即人之道亦即

修身之道也天以生成暢遂爲功名時行物育天道於焉退移藏

身冬令此天道也人以盡忠爲功名功成勇退名遂身藏英雄所

以從赤松子遊也又以全孝爲功名志體交養其功也宗族交稱

其名也父母百年人子事舉退身保命此人道也丹士以致虚守 靜爲無功之功杳冥恍惚爲無名之名至於返還功成聖胎名遂

退身祖竅抱一還虚此修丹之道也通德類情識者思之

仙佛同修說 第四十章

性命雙修此本成仙作佛為聖之大旨或謂佛修性仙修命儒治 道竅談三車秘旨合刋

性。 性難存終屬空寂 世分門別戶蓋不深究其宗旨也愚按佛重性而其中實有敎外 之修則真命雖守徒保色身又何能神通三界乎惟佛有教外別 非不言性也特約言耳其重命學者蓋欲人即命了性能使命根 永固歷萬劫而無盡無窮也若使性功圓滿外無立命之修則真 性量恢宏照十方而無邊無際也仙重命而其中亦有教內真 別傳非不有命也特秘言耳其重性功者蓋欲人從性立命能 故釋她到禪定時而有貫頂穿膝之效她葉談真實義而有倒 而 則從性立命極樂之地益見空明惟仙有教內真傳則盡命了 大羅之天益 道窓談 見超脫是仙也佛也聖也此雙修而 又何能法周沙界乎若使命功周到。 非單修者 内無盡 傳。

法 了同登空超之境而仙佛聖皆成也故達摩初祖了道歌云三家 能合無統宗是故以三柱立其極釋道言性默言命仙道傳命默 者吾道之三柱分而爲三合而爲一者也道不能分無變化道不 其道以歸於道也今設一大道主人於此爲三教說法日夫三教 蘊皆空丹熟大還十年面壁六十耳順七十從心夫而後性命雙 大藥頓超無漏作真人略舉一隅可以類推也至於行深般若五 第一病紫陽云饒君了悟真如性不免拋身却入身何如更兼修 却剎竿之奇試思於意云何呂祖云單修性兮不修命此是修行 且更有說者三教嗣續皆不能知知此必不互相抵牾只索各盡 一般莫作雨樣看性命要雙修乾坤不朽爛人又何必是非哉 道竅談三車秘旨合刋

二三五

傳性儒道則以擔荷世法為切言性難聞言命又罕並性命而默

修之遂使三家後裔各就祖派分為專門掀天震地講起是非開

出無邊境界佛攻道則有翻空出奇之妙想道攻佛則有踏實指

陳的神思儒攻佛與道則有翻爛不窮的文章流竅不休的耍子 而豈知皆道之分也道旣分三其中豈無枝流之不同邪正之不

類者奈何不思其本而談其末也夫以性兼命爲一脈以命兼性

爲 吹了明燈頑耍子誰知打着自家人吾言若有相攻者又是飛花 脈渾乎性命爲一脈此三脈皆道脈也及其還無一也偈曰

點汝身。

道竅談終

三六

皖 長 红 乙山人李涵 陳 攖 校 虚 訂 著 自由出版社印行

| 11三七           | 道破験山車秘旨合刑 |
|----------------|-----------|
|                |           |
|                | -         |
| 呂祖題詞一首         | 大江西派九字    |
| <b>烯</b> 江紅詞三首 | 雜體詩十三首    |
| 收心法道情自遣一首      | 道情詩廿四首    |
| 收心法雜談          | 收心法下手工夫   |
| 收心法題詞          | 第三件河車     |
| 第二件河車          | 第一件河車     |
| 李涵虚真人小傳        | 讀者須知      |
|                | 三車祕旨目錄    |

|  |  |  |  |  | 三車秘旨 |
|--|--|--|--|--|------|
|  |  |  |  |  | 二三八  |
|  |  |  |  |  | 八    |

三車秘旨讀者須 本書作者李頌虚世稱之為西派書中大旨雖不出參同悟 經所未嘗言者學者應分別觀之 真之範圍但既已自成一派必有其特異之處而為他種丹 異勿誤會河車有三條路也 件即指第三段工夫至於運轉河車之路仍祗一條並無歧 因學人工夫有先後程度有淺深故創為三件河車之說第 三件河車文中未免有形容太過及譬喻不當之處讀者幸 件河車即指第一段工夫第二件即指第二段工夫第三 知

道竅談三車秘旨合刋

勿拘泥於字面而曲爲之說

二三九

|   | 二車秘旨                      |
|---|---------------------------|
| 四 | 四 附錄中收心法下手工夫頗為切要果能仔細參悟必可獲 |
| · | 益。                        |
| 五 | 五 道情詩詞雜著中亦偶有妙義隱藏其間讀者如能觸類旁 |
|   | 通固甚善也                     |
| 六 |                           |
|   | 車三篇而外其他如收心法及道情詩詞等篇在原鈔本    |
|   | 既未另立專名又不應隸屬於三車秘旨名義之下而其排   |
|   | 列次序亦欠妥帖今特標題附錄二種並重為整理      |
|   | 便讀者                       |
| 七 | · 前人丹經之作或以訪外護或以示及門本非普渡性質亦 |

三四

|  |  |  |  |  | 三車秘旨 |
|--|--|--|--|--|------|
|  |  |  |  |  |      |

## 李涵虚真人小傳

詩酒年二十四遇呂祖不識後病傷血之症奉母命至峨眉縣養 真人生焉伯仲三人師居其二幼而穎悟弱冠入邑庠生善琴嗜 真人四川嘉定府樂山縣李家河長乙山人氏生於嘉慶丙寅年 堅固開之恍若夢覺即稽首皈依先生遂傳口訣囑云大劫將至 與之治病並云金石草木只可治標治本則宜用自身妙藥方能 病遇鄭樸山先生先生康熙時人孫真人諱教鸞之高弟也同寓 禪院師初名元植字平泉呂祖爲改名西月字涵虚一 子宜速修救世更有祖師上真為師後至峨眉山遇呂祖丰祖於 月初四日寅時生時母夢一道人懷抱金書一函入門籍時則 字團陽密

之命著有太上十三經註解大洞老仙經發明二註無根樹名曰 訂名日海山奇遇撰集丰祖全書名日三丰全集自著另有九層 道言十五種又日守身切要將呂祖年譜聖蹟丹經救世等書 付本音階修數載金丹成矣三師復至叮嚀速著書救世奉三真 生二子長業儒次務農大兄舉三子長十一歲聰明仁孝師每稱 七日本日卯時現仙容於自流井飛昇後顯蹟甚多不能盡述師 竅談三書俱未刊行山於咸豐 煉心文終經後天串述俱刊行於世更有圓橋內篇三車秘旨道 如三十許人拜別後師於本年五月初入寅時昇舉異香滿空者 甚衆而大丹成者江 西周道昌一人得玉液還丹者數 丙辰正月至長乙山房得瞻慈容 删

| 二四五            | 道竅談三車秘旨合刋          |
|----------------|--------------------|
|                |                    |
|                |                    |
|                |                    |
|                |                    |
|                |                    |
|                |                    |
|                |                    |
| 福建建甯縣巧洋弟子李道山敬述 | 福建建常的              |
| 日擊大概云爾。        | 山德薄綠淺侍師未久略述其目擊大概云爾 |

|  |  | 三車秘旨 |
|--|--|------|
|  |  | 二四六  |

三車祕旨

長乙山人李涵虚著

皖江陳櫻寧校訂

三車者三件河車也第一件運氣即小周天子午運火也第一

件運精即玉液河車運水溫養也第三件精氣兼運即大周天

斡乎其中人能知三車祕諦則精氣神三品圓全天地人三仙 運先天金汞七返還丹九還大丹也此三車者皆以真神真意

成就。

第 件河車

運氣功夫所以開關築基得藥結丹也其中次敘從虚空中涵養

真息爲始收心調息閉目存神靜之又靜清而又清一 切放下全

道竅談三車秘旨合刋

二四七

體皆忘混混沌沌杳杳冥冥功夫到此如天之有冬萬物芸芸各

得 返其根如日之有夜亥漏沈沈各息其心此無知無識時也誰曉 無知無識之際纔有一陽來復恰如冬之生春夜之向曙壽地

氣變爲有形此氣也名壬鉛名後天又名陽火故曰子時進陽火 醒; 一驚無烟 初醒之候名曰活子時急起第一 似有烟無氣似有氣由下丹田薰至心闕使人如夢初 河車採此運行遲則 無形之

何為進陽火學人把初醒之心陡地撥轉移過下鵲橋 即天罡前

神又名真意又名玄關發見移至尾間守而不亂霎時間 位誓願不傳之真訣也此心名曰天地之心又名妙心又名元 真氣

溫· 尾閭骨尖雨孔中透過腰脊升至玉枕鑽入泥丸古仙云夾

Щ

舌砥 蓋 氣一道只可引氣入喉黃庭經日服食玄氣以長生因此陽火之 脊雙關透頂門修行路徑此為尊即指此也愚人不知運氣便要 若遇之昇天漢猶言情氣出於丹田玄氣入於玄膺一 走 他 又名玄壅言人之氣到此壅塞也俗人不知玄妙氣至泥丸於想 化為甘露之水黃庭日玄膺氣管受精符此之謂也玄膺名玄雕 氣紫黑色名曰玄氣耳服食之法須要口訣乃能送入氣管否則 入食喉從何處立得丹基須把這陽氣送下氣喉至於玄庸乃 水者有形之物安能入得氣管故黃庭日出清入玄二氣煥子 化為神水如吞茶湯一般吾恐氣管一滴便叫汝咳而不休矣 上顎以承甘露吁可笑亦可憐也皆不得師之過也須知運 道竅談三車秘旨合刋 二四九 一氣轉換云

二車秘旨

第 物有聲如風雷之響有色如星電之光是爲後天中先天藥即按 基既久積累益深乃有一箇時候照常靜坐忽於丹田中突出 爾氣化為水洒糧心宮仍落於虛無竅內實之裕之是為築基築 車運之至於泥丸始化為液餌而服之方得玉液丹頭此得

妙謂看下文分解。

藥結丹之始也以後工夫須要綿綿不絕固蒂深根乃盡養丹之

第二件河車

運精工夫所以抽坎鉛制離汞煉已性也前此運氣日久得了小

清臥其丹如 藥結了丹頭以後綿綿內息天然自在固守丹田每早辰間清坐 團軟綿升於心府仍要收囘虛中杳然無影方不

ニボ〇

氣由兩胯內邊流至湧泉須要神注兩踵真息隨之此所謂真人 有物來尾閭間似綿陀似鰻首似氣塊沈滯難行就要調停內息 之息以踵也如此片時湧泉定靜即將心返尾間默默守候忽覺 春水初生溶溶漾漾即守自然之內息烹之煉之其水忽化為 鼻中忍氣牙關緊閉兩手反抵坐衛頭面仰對空梁候他金液滿 響久之而水聲止息神即休於其中持守片時乃以舌倒舐上顎 專心壹志猛烹急煉乃有一股熱湯透出尾闊徐徐過腰脊滔滔 走失缺日神返身中氣自還正此時也懷抱日深忽然間丹田如 衛泥丸<br />
岩祖所云搬精入上宮不與運氣同也泥丸宮中水聲震 上泥丸方謂之黃河倒捲漕溪逆運此等河車大洞經所云勒精 道竅談三車秘旨合刋 熱

舌其鼻息忍而不播伊乃咽了一聲流入氣管降下重樓十二階

梯神水准注華池矣這箇華池人多不知或言舌胎下或言下丹

田皆非也此華池在人兩乳中間名曰上氣海與玄膺隔一層耳

白玉蟾云華池正在氣海內是也水滿華池走而不守至於絳宮

心地情凉落於黄庭心火泰定此之謂抽鉛制汞牽虎降龍旣未

雨卦周流不息即玉液煉已之事也但此玉液不能日日常有須

加前頭運氣工夫運之數次乃有一次若做到玉液長來之時則

黄中通理皮膚潤澤心君閒逸性體光明對境忘情在然出慾隨

緣度日在塵離塵真意堅牢劍鋒犀利圓陀陀光灼灼赤洒洒亮

錚錚此煉己純熟時也於是講三車功夫又聽下文分解

### 第三件河車

煉己 爲坎坤精威自乾父乾乃虚心 大事七返還丹者先將已成之汞性呼爲內丹於是入室 將化爲好人惡人之物試爾內神諸般不動元神湛然乃更一 存稍焉有自己識神化為驚 **運先天精氣丹家名汞迎鉛入情來歸性七返九還之事也前** 內丹藏於空洞之中上邊如乾下邊如坤性邊屬有命邊屬無先 要以有入無然後從無生有其象如乾精播於坤母坤乃實腹 離坎二用借此現形原夫以有入無之時也寂寂靜靜心死 純熟汞性通靈進退自如雌雄應變功夫至此 人愛人之物試爾內神又有諸天魔 而為離乾坤旣 列名為鼎器 乃可行 坐 返還 圍。 此 把 而

道竅談三車秘旨合刋

焉有 以迎之。 漸 陰陽消息消息旣通於是命太乙神女傳邱蘭者捧出雌劍摘而 月金水圓滿在人身中總一 字故丹家名日首經又日天癸 此急起大河車運上泥丸稍焉有美液墜於顎中大如雀卵葡萄 此首經名日攝情歸性五千四十八日歸黃道之時有如十五 取之立為丹本此即七返還丹也丹本既立神氣融和由是 非麝非蜜異樣甘香此乃九還金液大丹也道人服此金液然後 長而爲兌坎男變爲兌女矣 一支陽氣發生譬如坤陰之下一 肾縣上班 的緣 名曰以汞迎鉛又 曰大坎離交又 曰內外 先天精氣騰騰壯盛之時也學人到 蛾眉月譜喻時也此即庚方月西江月 修因 瞎類 煉市 陽來復我即吐乾宮一 **遇真師之故也 耳愚人不知盲** 因此兌女二 丹士採 陰 明 陽

然後出 名之曰 收心法附錄 嬰兒矣得此嬰兒者必須默默調養刻刻溫存由靈谷移上天谷 涵養久之洞見臟腑內外光明中有一真宛然似我此嬰姹復生 悲心手中直寫琢環記不分善惡與賢愚總要收心坐虛無入 實安逸昨夜飛神朝上真封為善教大真人道我 番游戲到紅塵懷抱金丹獨得意也共犀仙說啞謎覺來始動 平鋪直敘收心法上天歡喜無譴責窮年矻矻駕河車心似勤勞 收心法題詞 鉛投汞金井木後天返先天嬰兒會姹女嬰姹相逢朝夕 神入化高會草 道竅談三車秘旨合刋 仙。 二五五 四百年來事

**杳冥方見道最初一著好工夫** 

收心法下手工夫

養生之道真息爲本曹文逸云我爲諸公說端的命蒂從來在真

息平和然後閉目內觀神注腎根之下陰蹻一 息誠要言也下手工夫先靜心次緘口次調息 脈 調心 陰谷 之靜 囊道 調則為氣 領如此片 不 鼻

為主心太嚴則炎務必順其自然即文火也心太散則冷務必守 時將心息提上虛無竅內 中間一帶不可臍後腰前心下 **搚赴停神安息以自然** 

其自然即武火也文武烹煉始終妙用內息勻稱勿忘勿助是時

也心如虚空有息相依則不虚有息相隨則不空不虚不空之間 靜而又靜清而又清氣息綿線心神默默至此要一 切放下人我

元大六

道竅談三車秘旨合刑

沈故能杳冥恍惚

之息與吾心之息相會於氣穴中也神在氣中默注元海不交而

自交不接而自接所謂隔體神交也守其性不散亂存其神不昏

皆忘此之謂鑽杳冥杳冥中有氣一神獨覺此乃真息也真息發 清時眼勿內閉先要自勸自勉收他同來清凉恬淡始行收入氣 疑神調息是下手工夫疑神者是收已清之心而入其內也心未 陽氣自長乃可以開關運氣矣。 穴乃曰疑神坐虚無中不偏不倚即是疑神於虚調息不難心神 現薰心酥癢還要按入腔子裏虛無竅內積之累之則命蒂生而 靜隨息自然我祗守之順之加以神光下照即是調調度陰蹻

止於臍下日凝神氣歸於臍下日調息神息相依守其倩淨自

然日勿忘順其清淨自然日勿助勿忘勿助以默以柔息活發而

心自在即用鑽字訣以虛空為藏心之所以昏默為息神之鄉三 番兩次燈之又燈忽然心息相忘神氣融合不覺恍然而陽生矣。

收心法雜談

門人問日三車祕諦盡洩天機能不懼天譴乎涵虚日非敢故違

天譴實望人改過自新凡作功課必先去人心求道心屏凡息尋

真息然後定神氣鑽杳冥如此諸境皆不可少入吾道者安得復

爲小人。

凡做功夫鑽杳冥是第 椿難事但先天 氣自虛無中來必有

學鑽香冥七八年然後稍有把柄今之學者進銳退速安能入道 真否冥乃有真虚無意先難而後獲全身要捨得昔我在洞天中。

等真功夫然後有真效驗彼無功而妄想效驗者亦終爲不得效 弟子問日先生傳道人言過濫倘下士得之行持無效能不反脣 要清淨身心調理神氣其甚者要能一切放下鑽入杳冥必有此 相詆耶涵虚日不遭下士之譏不足以見吾道之大也大道者先

驗之人也反脣相詆何足病之

前種種譬如昨日死從後種種譬如今日生諸惡莫作衆善奉行 弟子問曰如師所說惡人皆可學道乎涵虛曰可即誦格語曰從

道窓談三車秘旨合刋

二車秘旨

則能轉地獄為天堂變黑氣為紅光余有三字訣修道之士勤誠

恆。缺 可以作巫醫況道乎儒生習文藝尚以數年為期甚至有十年者。 一不可但勤矣誠矣而結果必歸於恆孔子曰人而無恆不

誠乃至陰之象在易爲太極在佛爲如如孟子曰至誠而不動者。 豈修心煉氣反不如讀書作文

未之有也不誠未有能動者也動對靜言則知誠爲陰象孔門之

道推至誠如神論至誠無息皆靜中大體大用故以誠入靜靜心

不亂以誠入定定心不移以誠守中中心不偏以誠入杳冥則通

微 無礙矣。

勤為學業之本其在於道更有不勤之勤焉養自然之息定自然

之心無爲而爲爲而不爲所謂綿綿若存用之不勤者真乃勤之

至也。

煉睡魔必用勤字跑香打坐精神倒退此誤用其勤之過也善煉

睡者睡而不睡不睡而睡功夫自然不斷神氣自然加增熬更守

夜反惹睡魔參同契日寢寐常相抱覺悟候存亡能用此說自然

惺惺不昧。

門人問日陸階虚仙師云交媾乃太上閥祕之旨其訣可得聞乎 日交媾者至陰之本杳冥之根也人能鑽入杳冥方能得成交媾

我勸人先在虚空中團煉靜之又靜定之又定無人無我無無亦

無自然入得杳冥不交媾而自能交媾從至陰中生出至陽矣。

道袋談三車必旨合用

二六一

交媾之法先天與後天不同先天交媾以性立命後天交媾以神 移動道家云乾坤坎離顛倒豈心可移於下腎可移於上耶非也 神氣顛倒則有形之心腎亦如顛倒無形之乾坤亦皆顛倒顛倒 合氣故入藥鏡云是性命非神氣水鄉鉛只一味先天名目獨有 木金情木性稱為白虎青龍龍交虎如蛇投嬰虎交龍如嬰投姹 交施坤中生一陽爲坎乾中生一陰爲離離女與坎男交施則 所謂顛倒者乃心腎中之神氣耳心神俯而下就腎氣仰而上升 都皆有了總要從交媾中取出真陽耳人身五臟原有部位不可 西方之兒女相接東方之震男又將南北移為東西水火變為金 物後天名目則分精神意氣魂魄性情若在先天只煉出一箇 如

要之乃性命二物命中有性性中有命二物乃一物耳故紫陽先

生日震兌非東西坎離非南北人亦可以恍然矣。

儒家道家養氣各有不同養自然之氣可以得生養浩然之氣則

可生可死古來志士仁人見危授命殺身成仁之類是也養之之

時純是義理之心充乎宇宙故孟子曰其爲氣也至大至剛以直

養而無害則塞乎天地之間是集義所生者道家養氣獨葆其真

不必見危而早退不必殺身而早隱易所謂見幾而作不俟終日

之君子也。

道家初功須養其自然之氣敢問何為自然之氣日易言也其為

氣也至小至柔以曲養而無害則聚乎虛空之中是集精所生者

道竅談三車秘旨合刋

二六三

道家還丹亦是浩然之氣其氣得手亦能見危授命殺身成仁古

來謂之刀解究竟有神奇莫測處變化莫解處異乎儒家或死之

後他處見之鬚眉轉少仙客同遊此乃還丹成就身外有身者。

至人得道生亦仙死亦仙如留形住世尸解登真之類是也仁者

能靜生亦壽死亦壽如曾子全身顏淵短命之類是也

道有五失有淺嘗而去者有浮慕其名者有始勤終怠者有心性

偏執未入門牆妄詆高深者有資質下愚喚之不醒呼之不悟者

道有三得有知之者可為靈人有好之者可為真人有樂之者可

為至人

道情詩詞雜著附錄

二六四

登仙島咱家涵虚道人是也出世不凡投生又錯從小兒啰唔幾 人道為人好我道為人忙不了縱然富貴不關心也要朝思暮想

字長大來葛藤一身也要想文名傳世又要想陸地飛仙想得我

事無成算得他五行有準幸還有茅庵一座道伴三人逍逍遥

遥高出塵寰之外喜喜笑笑<u>盤桓水石之中</u>秋末冬初山中無事

壺菊花酒兒賞過早梅細將道詩吟詠也

煑

堪歎我生下世來啊

自記前身是冷生湖南湖北一 舟輕爲何惹下西方願雲水烟山

須蕩行。

道窗談三車秘旨合刋

二六五

又歎他生下世的。

撞入胞胎寄了魂一重父母

重思容顏也肖爺娘貌保抱提攜

笑語溫。

生成人身這箇就好但要曉得珍重

萬劫千生得箇人須知浩劫種來因純陽老祖婆心甚勸汝當前

重此身。

修真的人一點凡心生不得聽我誦來

出山泉燭在山清自悔當年賦遠征忽見繁華多少事方知對境

不忘情

修道的人道心發生却在何處

二六六、

| 0                                                          | 0                                                                       | 0                                                                               |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
|                                                            |                                                                         |                                                                                 |
|                                                            |                                                                         |                                                                                 |
| 虱艮員堯島公篁不及平趺十里即月在天公寒在水令人心也                                  | 虱艮員堯夷公篁不及平胡十里郎月在天公寒在水令人公也                                               | 虱良 員 堯 島 公 篁 不 及 子 胡 十 里 郎 月 在 天 い 寒 在 水 合 人 い 也 ー                              |
| 風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                                  | 風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                                               | 風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                                                       |
| 風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                                  | 風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                                               | 風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                                                       |
| 忍靑京<br>風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                           | 忍靑京<br>風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                                        | 忍青京<br>風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                                                |
| 忽清凉風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                               | 忽清凉風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                                            | 忽清凉風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                                                    |
| 忽清凉                                                        | 忽淸涼。。。。。                                                                | 忽清凉                                                                             |
| 修行人上等的要從無中生有下手<br>忽淸凉<br>忽淸涼<br>一個泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地 | 修行人上等的要從無中生有下手<br>忽淸凉<br>忽淸涼<br>風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地               | 修行人上等的要從無中生有下手<br>忽淸凉<br>忽淸涼<br>風泉韻繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心寒在水令人心地                       |
| 行人上等的要從無中生有下手繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心                               | 行人上等的要從無中生有下手繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心                                            | 行人上等的要從無中生有下手繞萬松篁不及平湖十里鄉月在天心                                                    |
| 行人上等的要從無中生有下手行人上等的要從無中生有下手                                 | 行人上等的要從無中生有下手行人上等的要從無中生有下手                                              | 行人上等的要從無中生有下手行人上等的要從無中生有下手                                                      |
| 我家丹法出瀛洲提笛虛無便起頭不怕全然無影響要從無惠忽淸涼忽淸涼                            | <ul><li>法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然行人上等的要從無中生有下手</li><li>無萬松篁不及平湖十里鄉月在天心。</li></ul> | <ul><li>法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然行人上等的要從無中生有下手</li><li>無萬松篁不及平湖十里鄉月在天心。</li></ul>         |
| 活出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然<br>行人上等的要從無中生有下手<br>經萬松篁不及平湖十里鄉月在天心        | <ul><li>法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然行人上等的要從無中生有下手</li><li>無萬松篁不及平湖十里鄉月在天心</li></ul>  | <ul><li>法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然</li><li>行人上等的要從無中生有下手</li><li>無萬松篁不及平湖十里鄉月在天心</li></ul> |
| 行人上等的要從無中生有下手 無萬松篁不及平湖十里鄉月在天心                              | 行人上等的要從無中生有下手                                                           | 行人上等的要從無中生有下手                                                                   |
| 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然                               | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然                                            | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然                                                    |
| 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然                | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然                             | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然                                     |
| 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然大出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然                | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然大出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然                             | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然一一要煉精化氣                                             |
| 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然 一要煉精化氣                        | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然                             | 行人上等的要從無中生有下手<br>法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然<br>一要煉精化氣                                      |
| 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然一要煉精化氣                         | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然大出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然                             | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然一要煉精化氣                                              |
| 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提節虛無便起頭不怕全然一要煉精化氣                         | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然一要煉精化氣                                      | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然一要煉精化氣                                              |
| 行人上等的要從無中生有下手大出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然一要煉欠化氣                         | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然一要煉績化氣                                      | 行人上等的要從無中生有下手<br>法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然<br>一要煉績化氣<br>一要煉氧化氣                            |
| 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然一要煉欠化氣                         | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然一要煉欠化氣                                      | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然一要煉欠化氣                                              |
| 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然一要煉續化氣一要煉續化氣                   | 原於一人古真然是不及平湖十里鄉月在天心氣氣流流。                                                | 行人上等的要從無中生有下手法出瀛洲提箇虛無便起頭不怕全然一要煉氣化神上氣濛濛多少真元在此中採入虛無上氣濛濛多少真元在此中採入虛無上氣濛濛多少真元在此中採入虛無 |

道盜談三車秘旨合刑

二六七

出始青。

第三要煉神了性。

仙氣須從靜裏尋紅塵路上少知音中庭坐得香三月長得黃芽

一寸深。

出家人 八煉精生氣之後便有幾分效驗

朝朝運氣上泥丸浸浸甘津長舌端灌溉三田生百脈自然精長

谷神安。

每日甘津滿口便生仙心

碧島幽棲賦小山純陽高坐畫樓間焚香掃地渾無事只有花齋

味閒。

二六八

| 二六九           | 道窓談三車秘旨合刋                 |
|---------------|---------------------------|
|               | 爲何叫以有生無                   |
|               | 遂懷 胎·                     |
| 人哉昨夜麻姑傅好夢紅丸一粒 | 金投木汞共徘徊嬰姹相逢真快哉昨夜麻姑傅好夢紅丸一粒 |
|               | 真心發見真種常生                  |
|               | 做道人。                      |
| 土真一翻觔斗偽濛破要往東方 | 有識有知皆是假無知無識始生真一翻觔斗        |
| !             | 生了靜心便生真心                  |
|               | 坐蒲團                       |
| 外州袖捲白雲歸洞府垂頭閉目 | 煙山深處好盤桓從此文心想煉丹袖捲白雲歸洞府垂頭閉目 |
|               | 生了仙心便生靜心                  |

結成玉液作丹財放入坤家真靜哉忽見一 陽來地下丹資還我

不須猜。

爲何叫無中生有。

真鉛出在太無中種在離宮出坎宮我見黃芽開勃鬱人言白雪

滿虛空。

為何叫相接長生

汞性輕浮日好飛鉛情沈重食無違修丹但得情歸性定跨青鸞

入太微。

爲何叫殺中有生。

鉛投汞窘害中恩汞受鉛拘死裏生妙實若還無管束神仙事業

ニセの

| 道盜談三車秘旨合刋 | 純陽處士老陳摶五代逍遙世外仙簡板漁筒方外樂任他離亂 | 何師何仙 | 聽山人道來養生妙理有許多快活不知平時心慕的果係 | 意氣豪 | 大道原來步步高還丹成就見仙曹年年火候添門戶放眼蓬山 | 如何換鼎移胎子又生孫 | 產胎嬰 | 青娥年少好修行不是孤陰體不生自與洞房相見後同床十月 | 如何與青娥相見生下聖胎 | 不圓成 |
|-----------|---------------------------|------|-------------------------|-----|---------------------------|------------|-----|---------------------------|-------------|-----|
|-----------|---------------------------|------|-------------------------|-----|---------------------------|------------|-----|---------------------------|-------------|-----|

# 自然安。

## 又師事那位仙師

大元遺叟號三丰元末逃亡不見蹤直待承平方出世行雲流水

#### 談咱家。

樂喬松。

**涵虛逸客道情詩二十四章盡表之長乙山中無別事** 聲魚鼓

#### 篇詞。

收心法道情自遣

打算烈火燒除顯性天一頭起一頭斷只見減不見添那怕他心 欲造大羅仙須把心兒煉功名休亂想利慾莫牽纏縱有游絲來

杳冥引出祥烟冲得我絳宮癢癢醉得我四體綿綿這是俺降龍 封贄見貧窮的門生盡隨緣他也率真我也清廉俺如今掘井三 真訣斬蛇手段在人間處處相傳洩天機不賣銀錢發財的門生 **猿萬萬那怕他意馬千千行內功呼吸丹田守真息清淨自然鑽** 年要做些功果因緣誰知道命途乖奸時運艱難家業蕭條英雄 其心明明其用紛紛其神冥冥其體安敦語無所作為是以古人直 氣短丹床中一概不管有朝一 取不神之神為神 養心吟 心神篇以下雜體詩十三首 日風雲便撒手逍遙上海山

道竅談三車秘旨合刋

掃除怨欲不辭難心旣安時身亦安月吐淸光臨止水風將涼意

繞迴欄佛書參透無煩惱仙語得來有定觀長自收心腔子裏獨

行獨坐獨盤桓

虚空吟三首

行之容易得之難除了虚空不造丹舉世若求安鼎處箇中境界

比天寬。

好之容易樂之難除了虛空不造丹舉世若尋生藥處壺中原是

列仙壇。

得之容易守之難除了虚空不結丹舉世若尋立命處起頭煞尾

團團

二七四

#### 修丹吟

按摩導引術易遇而難成金丹大道法難遇而易行行之亦不易

然可按長生模範於天地煆煉於性情性情兩交感空谷自傳聲

效驗有變化功夫在靜清心清而氣靜地下有雷鳴雷鳴震天地

從此十箇月文火養胎嬰劈破泥丸頂逍遙上玉京 二候合真精龍虎一場戰於野定太平三陽開萬竅採藥到中營

### 與人談不死術

古有不死神。並無不死身其神得不死即是得仙人人死神則亡

仙 死 神則存存亡隔天壤仙凡非等倫世 上期頤叟亦能歷多春

究其老將至模糊失性真茫茫貪欲擾奄奄志氣昏未死身先亂

道盜談三車秘旨合刋

二七五

三車秘旨

未生昧前因並不待來世眼前早沈淪誰能抱奇術閒居煉元神

縱難逃一 死靈性獨超塵逍遙天地間吹蕭隨洞賓。

歎色愁關

千古大癡人愛色如愛花千古下愚人貪欲無津涯愁縱色必損。

狂威捲林葩國風止於色稍稍有風華蕩子酣於慾其類同豬殺

色慾兼修者荒亡盡可嗟不如挈美姝絕慾煉丹砂奇哉張果老

至人 攜妻種圍瓜幻哉伊用昌與妻唱雲霞兩賢皆豔色世外歎情縣 無然念淫根斷莫邪我愛古仙人仙女為渾家

學道者宜絕然

大丹用爐鼎乃煉藥溫養喻言俗人不察疑謗叢生此執泥

七六

文字之過也余戲仿其詞與拘墟者明其意

兒金十四兩堪作神仙鼎取他癸中鉛補我身中損紅羅養性真

坎離顛倒顛性情兩相肯是吾靈父母同入洞天隱道成 丹房好器皿功成悉棄之選配同修省有一東家即妙年剛修穎。 家仙。

大羅來接引。

和麻碧城先生衰中盛體韻

亥盡仍逢子冬初早見春一 一陽來復始萬物漸含新雪地山河亮

霜天氣象真寒園佳果熟橘酒露全神

曉起大悟

萬事不如意歸來復吟詩此身宜獨善吾道未盡差春建燕來早

道竅談三車秘旨合刋

二七七

三車秘旨

夜寒雞唱遲曉星如碗大天象少人知

重九後招諸弟子遊暮頤觀

虚空結翠鬱蒼蒼拍手行歌到上方我願衆生登壽域仙泉端爲

老人香

重九寓雷養正家

重陽天氣雨如絲養正堂中正舉巵醇酒醉人殊不覺嘉言待客

少相知惟君與我呼同調促膝談心出妙詞何日同騎雙白鶴青

城山下覓靈芝

滿红紅第 體

拍掌高歌歎世人宛如燈燭笑虚生浪死成何收束名利場寬空

二七八

樽介壽裁黃菊要等我侍白頭人方纔決 賢人育君道盛才臣作笑我儕疏頗何須獻璞天下功名那個盡 心包妙道修身立命傳真款浩然中養就還丹騎龍出 請問名公怎麼叫修仙修佛須要把儒書參透再同君說養性存 難出恩最重情難絕把名韁解下且歸茅屋黍豆承歡耕綠野山 白戰詩書債滿尋丹訣問先生何日海天遊容吾說 人間風須無邊惡到不如奉養山林早抽足 **滿江紅第二體** 親尙在家 天運泰

制藝文章盡都是六經糟粕況加了油腔滑調有何真實趨時醜 道盜談三車秘旨合刋

滿红紅第三體

態真可笑出名心何大急靠詩文做箇大官兒與家業

先差失權到手因貪得把錙銖重看軍民輕擲有箇淸官明義利 奈無錢奉上成仇敵看我輩出山難忙收拾

大红西派九字

呂祖題詞

西道通 大江東 海天空

駕慈航。

大江初祖是純陽九轉丹成道氣昌今日傳心無別語願君個個

初學念

